


TAPA 28

LA ORGANIZACIÓN SOCIO-POLÍTICA DE LOS POPULI

DEL NOROESTE DE LA PENÍNSULA IBÉRICA

Un estudio de antropología política histórica comparada

Marco V. García Quintela 

Laboratorio de Patrimonio, Paleoambiente e Paisaxe

Instituto de Investigacións Tecnolóxicas, Universidade de Santiago de Compostela

[TRABALLOS DE ARQUEOLOXÍA E PATRIMONIO]

decembro de 2002



TAPA
Traballos de Arqueoloxía e Patrimonio

Consello de redacción

Felipe Criado Boado, IEGPS, CSIC-XuGa (director)

Xesús Amado Reino, IEGPS, CSIC-XuGa (secretario)
Agustín Azkárate, Universidad del País Vasco
Teresa Chapa Brunet, Universidad Complutense
Marco García Quintela, LaFC, Universidade de Santiago de Compostela
Antonio Gilman Guillén, California State University (EEUU)
Kristian Kristiansen, University of Göteborg (Suecia)
María Isabel Martínez Navarrete, Instituto de Historia, CSIC
Eugenio Rodríguez Puentes, D. X. do Patrimonio Cultural, Xunta de Galicia
María Luisa Ruíz Gálvez, Universidad Complutense

Consello asesor

Björnar Olsen, University of Tromso (Noruega)
Christofer Tilley, University College (Gran Bretaña)
Gonzalo Ruíz Zapatero, Universidad Complutense
João Senna Martínez, Universidade de Lisboa (Portugal)
José Mª López Mazz, Universidad de la República Oriental del Uruguay (Uruguay)
Juan Manuel Vicent García, Instituto de Historia, CSIC
Luis Caballero Zoreda, Instituto de Historia, CSIC
María Pilar Prieto Martínez, Instituto de Estudios Galegos Padre Sarmiento, CSIC-XuGa
Paloma González Marcén, Universitat Autònoma de Barcelona
Pedro Mateos, Instituto de Arqueología de Mérida, CSIC
Víctor Hurtado, Universidad de Sevilla

Edita

Laboratorio de Patrimonio, Paleoambiente e Paisaxe
Unidade asociada ó CSIC a través do Instituto de Estudios 
Galegos Padre Sarmiento (CSIC- Xunta de Galicia)

Enderezo de contacto

Laboratorio de Patrimonio, Paleoambiente e Paisaxe
Edificio Monte da Condesa, baixo
Campus Sur
15 782 Santiago de Compostela
A Coruña, Galicia

Tel.: +34 981 547 053
Fax: +34 981 547 104
e-mail: lppp@usc.es

Os volumes da serie TAPA pódense descargar gratuitamente
da páxina web http://www-gtarpa.usc.es

Traballos de Arqueoloxía e Patrimonio intercámbiase con toda clase 
de publicacións de Prehistoria e Arqueoloxía de calquer país.

Edita: Instituto de Estudios Galegos Padre Sarmiento (CSIC-Xunta de Galicia)
Depósito Legal: C-2848-02
ISBN: 84-688-0614-3
ISSN: 1579-5357



FICHA TÉCNICA

Laboratorio de Patrimonio, Paleoambiente e Paisaxe, 
Instituto de Investigacións Tecnolóxicas, 
Universidade de Santiago de Compostela

Autores

Marco Virgilio García Quintela
El capítulo cuatro ha sido redactado en
colaboración con Rosa Brañas Abad

Diseño y maquetación

Rafael Rodríguez Carreira

Responsable de edición

Xesús Amado Reino

Dirección de la serie

Felipe Criado Boado

Referencias administrativas

Este texto es una versión del capítulo I del primer
volumen  de Estudios e Informes  que componen el
Plan Director del Castro de Elviña, elaborado por el
Laboratorio de Arqueoloxía e Formas Culturais de la
Universidade de Santiago de Compostela para el
Concello de A Coruña.

Finanaciación del proyecto

Concello de A Coruña.

Usuaria
Resaltado



Índice

CAPÍTULO 1. ESTRABÓN Y LA INTERVENCIÓN ROMANA EN EL NOROESTE 16

LA FECHA DEL TEXTO 16
ETHOS HEROÍCO Y RIQUEZA MUEBLE 19

CAPÍTULO 2. EXCURSO HELÉNICO: EL PUNTO DE VISTA DE LOS LECTORES DE ESTRABÓN 23

EJEMPLOS DE ARCADIA 23

La disolución de Mantinea 23
El sinecismo de Mantinea 24
El sinecismo de Orcómeno 25
El sinecismo de Megalópolis 25

EL VOCABULARIO DE ESTRABÓN 26

Procesos de concentración demográfica 26
Usos de sunoikivzein 28

EL CAMPO SEMÁNTICO DE sunoikivzein 31
Sunoikivzein EN ESTRABÓN III,3,5 32

CAPÍTULO 3. PRÍNCIPES INDÍGENAS Y EPIGRAFÍA ROMANA 35

PRÍNCIPES GALAICO-ASTURES 36

CIL II 2585; IRPL 34 36
ERA 14 36
Mangas-Martino, 1997 36
Tabla de hospitalidad de Astorga (CIL, II, 2633) 36
Descartados 37

REYES Y ARISTÓCRATAS CELTÍBEROS 37

Botorrita I 37
Bronce de Luzaga 37
El “bronce res” 38
Inscripción grande de Peñalba de Villastar 38
Inscripciones menores de Peñalba de Villastar 39

TESTIMONIOS DE REALEZA INDÍGENA HISPANA EN LA DOCUMENTACIÓN LITERARIA 39

Culcas 39
Indíbil y Mandonio 39
Reyes a pares 40
Edecón de Edeta 42
Otros reyes 42

PRÍNCIPES Y REYES DEL NOROESTE 43

Los personajes 45
Los populi 46
Cuestiones religiosas 47

PRÍNCIPES Y SINECISMOS 48
CASTELLA Y ALDEAS 51



CAPÍTULO 4. EL HORIZONTE ETNOGRÁFICO CÉLTICO. ESTRUCTURA POLÍTICA Y JEFATURAS 54

GALOS CISALPINOS 54
GÁLATAS 58
CELTÍBEROS 63
GALOS 69

Evolución protohistórica y oppida 69
Parentesco 72
El pagus 73
La civitas 74
La realeza gala 75

BRITANOS 78
IRLANDESES 82

La túath y el parentesco 82
Los reyes 86
Más allá de la túath 88
Estructuras de hábitat y royal sites 90

CAPÍTULO 5. EL NOROESTE DE LA PENÍNSULA IBÉRICA EN EL CONTEXTO DE UNA

ANTROPOLOGÍA POLÍTICA DEL MUNDO CÉLTICO 93

EL LUGAR DE LA HISTORIA 93

La familia cultural de la sociedad castreña 93
De las isoglosas a los isoetos 94
¿Tiene sentido una antropología política del mundo céltico? 96

UNA IDEA DEL VALOR 97
LIDERAZGO POLÍTICO Y REALEZA 98
TERRITORIO Y SOCIEDAD 100
PARENTESCO Y POLÍTICA 102
LA ANTROPOLOGÍA POLÍTICA CÉLTICA EN EL MARCO DE LA ANTROPOLOGÍA POLÍTICA 104

APÉNDICE EPIGRÁFICO 107

INSCRIPCIONES CON ⊃ 107
INSCRIPCIONES CON ⊃ DE LECTURA INSEGURA 109
TEXTO Y TRADUCCIÓN DEL BRONCE DE BEMBIBRE 110

GENEALOGÍAS Y FIGURA 111

GENEALOGÍA 1. REYES ASTUR-LEONESES 111
GENEALOGÍA 2. LOS JIMENO DE PAMPLONA 112
GENEALOGÍA 3. REYES Y TETRARCOS GÁLATAS 113
FIGURA BRONCE RES Y ESTELA DE NICER CLUTOSI 123

BIBLIOGRAFÍA 114



54

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica

Corresponde ahora examinar de forma sumaria otras
áreas ocupadas por poblaciones célticas, o emparentadas
con ellas, considerando sus estructuras políticas en un
momento histórico comparable, esto es, desde que
comienza a producirse un contacto continuado entre esas
poblaciones y el imperialismo de Roma que termina por
dominarlas.

El método que seguiremos consistirá en construir
pequeñas monografías para cada área que tengan en
cuenta la peculiar combinatoria de tres elementos 

1. la época histórica en que está atestiguado el
contacto que, en la mayor parte de las veces,
corresponde al momento de la conquista romana de
esa zona. 

2. las fuentes utilizables para comprender el proceso
anterior en donde, básicamente, se produce una
variable donde las fuentes griegas son más etnográficas
y las latinas más precisas para la historia política.

3. el grado de evolución político-social interno
alcanzado por los pueblos conquistados, que es
diferente en los distintos casos y varía a lo largo del
tiempo, sin que para cada ocasión tengamos
información completa sobre todo el proceso.

Esto quiere decir que se evitará una forma de razonar
muy frecuente en estos casos. El estudioso de los gálatas
o galos cisalpinos utiliza tal o cual noticia de César en De
Bello Gallico para iluminar y dar por explicado tal uso o tal
institución del pueblo que examina de forma monográfica.
De este modo César y los celtas de Galia acaban por
convertirse en una especie de matriz universal de los
celtas de la antigüedad. Lo mismo ocurre, en menos
ocasiones o, al menos, de forma menos frecuente entre
historiadores de la Antigüedad, con la utilización de datos
irlandeses (un ejemplo clásico lo proporciona Hubert 1988:
417-94)

Ahora bien, una cosa es constatar la evidente riqueza
del texto de César y otra muy distinta es considerar que,
de una u otra forma, lo allí descrito constituye un modelo
de alcance general que sirve para completar los vacíos de
información en el caso de pueblos célticos peor
documentados.

El procedimiento que proponemos es inverso. Primero
constataremos para cada zona cómo se presenta su
sistema de jerarquía social y su estructuración institucional
y territorial para, seguidamente, argumentar que tal o tales
forma(s) político-institucional(es) es o son pancéltica(s) y
si encaja(n) con lo que hemos podido reconstruir sobre la
organización socio-política castreña. Examinaremos,
pues, en las páginas siguientes a los galos cisalpinos del

norte de Italia, a los gálatas de la Península de Anatolia, a
los celtíberos de la Península Ibérica, la Galia, Bretaña y,
por último a los irlandeses de la Edad del Hierro, anteriores
a la feudalización de la isla a partir del siglo XII.

GALOS CISALPINOS

Dos libros tratan con amplitud y detalle sobre esta región.
El libro de R. Chevallier (1979) se ocupa de todo el
proceso de conquista, con una descripción minuciosa de
las guerras y todas las fuentes que las relatan, y de
transformación institucional de la zona en provincia
plenamente integrada en la Italia romana (véase también
Luraschi 1979, más detallado en este sentido) así como de
su historia bajo el Imperio. Por su parte el libro de Ch.
Peyre (1979) es más etnográfico y arqueológico y no entra
en el período imperial. Ambos tratan, pues, la totalidad del
período que nos interesa y excusamos remitir
incesantemente a ellos.

Los celtas se habían instalado en el valle del Po
procedentes del valle del Ródano a través de los Alpes.
Las noticias sobre este proceso migratorio están teñidas
de una clara dimensión mítica y ahora no nos interesan, lo
que es evidente es que algunos etnónimos célticos del
norte de Italia coinciden con los de la Galia, por lo que la
zona de procedencia de estas poblaciones parece bien
establecida (Peyre, 1979: 28-30). 

Por lo demás la expansión céltica es un hecho que
acontece bajo la mirada de los romanos que se oponen a
ella con todas sus fuerzas hasta conseguir frenarla para,
posteriormente, terminar dominando a los galos. Los
famosos tumulti galos no son sino la manifestación
concreta de esas oleadas migratorias en su choque contra
Roma (en las noticias sobre la cuantía de las presas
hechas a los galos siempre figuran los carromatos
capturados). Para lo que ahora interesa partiremos de que
la zona central del valle del Po y la Emilia estaban
pobladas al comienzo de la Segunda Guerra Púnica por
una población básicamente céltica. Aunque es discutible
si esta adscripción étnica es válida para ligures y
vénetos48.

Ese territorio se repartía ente grupos que Tito Livio
denomina gentis (XXXII, 30, 6) y Polibio e[qnh (II, 17, 8).
Nunca aparece el nombre de civitates, que Livio evita
sistemáticamente y que, como se sabe, será el empleado
por César de forma corriente para referirse a las entidades
políticas de la Galia (Peyre 1979: 56, 25-41). Pero es
discutible si ello se debe a una consideración formal por
parte de Livio sobre el grado de desarrollo político de esas
poblaciones pues, a los ojos de Polibio, aunque pensase

48 Peyre 1979: 26-7 y 31-2. Según Polibio II, 17, 5, los vénetos eran "poco diferentes de los galos por costumbres y vestidos pero hablantes de otra lengua".

EL HORIZONTE ETNOGRÁFICO CÉLTICO: ESTRUCTURA POLÍTICA Y JEFATURAS



en la superioridad de la vida en póleis, no podía dejar de
ser consciente de que muchos griegos vivían kata éthne, y
que incluso esta clase de griegos habían destacado de
forma especial a lo largo del siglo III a. de C. mediante la
constitución de estados federales (Larsen 1968).

Estas gentis o éthne gozaban y aplicaban en los
hechos de una autonomía política plena que les llevaban a
guerrear o coaligarse entre sí o con otras etnias o estados,
como Roma, los cartagineses de Aníbal, etc.

Cada gens estaba dirigida por una aristocracia y tenía
una capital49. El problema es que esa aristocracia aparece
designada con términos muy imprecisos tanto en Livio
como en Polibio, que utilizan, aparentemente sin mucha
precisión, términos como reges, duces, principes50 o
basilei'", hJgemovne", proestw'te"51. Y en ningún caso
ofrecen una descripción de sus funciones institucionales
suficiente a ojos de un historiador moderno.

Al lado de estos jefes existían consejos y asambleas,
que también conocemos muy mal. Los primeros aparecen
con la fórmula latina senatus que puede tomarse en su
sentido literal como consejo de los ancianos o mayores. La
prueba es que en diversas ocasiones parece adoptar
decisiones diferenciadas de otras partes de la comunidad
dada. Tito Livio presenta en dos pasajes diferentes y con
una redacción ligeramente modificada la noticia de la
rendición de los boyos el año 192 a. de C. En la primera
nos dice que inicialmente se rindieron unos pocos
caballeros, seguidos por todo el senado y quienes tienen
más bienes52 más adelante, cuando termina la exposición
relativa a ese año, Livio dice que el senado de los boyos
con sus hijos y los jefes con la caballería -mil quinientos en
total- se rindieron al cónsul Cn. Domicio53 . Parece, pues,
que toda la aristocracia de este pueblo emprende un
camino político diferente al resto que no se menciona (¿se
sobreentiende que con el gesto de los dirigentes basta?).
Por otro lado, años antes, en el 197 a. de C., se nos dice
que los iuvenes ínsubros se alzaron en armas sin la
aprobación de los seniorum y, paralelamente, que los
cenomamos se unieron a la campaña sin decisión política
formal (nec publico consilio, Livio XXXII, 30, 6-7).

Es decir, al menos en estos contextos que nos
describe Livio de encarnizada guerra contra Roma, con las
tensiones que originó en el seno de los distintos grupos
célticos, las instituciones de sus respectivas comunidades

no logran siempre el consenso necesario en torno a sus
decisiones, que no pueden imponer por la fuerza. Esta
debilidad institucional se aprecia también en algunas
consecuencias de las acciones guerreras. En efecto, los
galos ante la derrota o, aún vencedores, ante el simple
cansancio de la guerra, se retiraban a sus hogares (un
caso, frustrado, de vencedores que se retiran en Polibio, II,
26, 5). 

Así, como consecuencia de los hechos que acabamos
de mencionar, que afectaban a sus aliados cenomamos e
ínsubros, los boyos dejaron a su jefe y campamento y se
diseminaron por los vici, cada uno para defender su
propiedad (Livio, XXXII, 31, 2; Itaque relicto cude
castrisque dissipati per vicos, sua quisque ut defenderent).
En las guerras célticas entre 200 y 190 a. de C. esta táctica
bélica de dispersión "per vicos et castella" no debe
considerarse un tópico, pues contrasta con la respuesta
de los ligures, anclados en sus oppida para la defensa
(Livio, XXXV, 4, 1; cf. XXXIII, 36, 8, in castella sua vicosque
dilapsi sunt; XXXIV, 22, 2, in vicos suos atque agros dilapsi
cf. Peyre 1979: 57-8).

Así pues, al menos en estos momentos de crisis, se
aprecia una doble división de la sociedad. Por una parte
está la ya señalada división social con el senado y la elite
por un lado y los iuvenes por otro, actuando cada uno de
ellos según sus intereses. Pero además existe otra división
territorial, con asentamientos propios de distintos grupos. 

Livio utiliza dos palabras para referirse a estas
entidades menores que en otras condiciones se
integrarían sin problemas en la estructura general
encabezada por la capital de la gens y su senado. Se trata
de los términos vicus y castellum que Ch. Peyre (1979: 58)
explica como sigue: 

"con la palabra vicus Livio parece designar la aldea de
la llanura, mediante castellum, la aldea en altura. El
término castellum en todo caso, como el de oppidum,
no implica en absoluto la presencia de un sistema
defensivo fortificado" (cf. Livio, XXII, 11, 14). 

La forma en que Livio describe cómo el cónsul Cornelio
disgregó la coalición de boyos, ínsubros y cenomamos el
año 197 a. de C. refleja la nítida conciencia que tenían los
romanos de las tendencias centrífugas de la sociedad
gala. El romano comienza atacando directamente el
territorio de los boyos, que se desentienden de la coalición

55

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela

49 Brixiam..., quos caput gentis erat de los cenomamos (Livio XXXII, 30, 6); ejkcwrhsavntwnn eij" to; Mediovlanon tw'n Galatw'n, o}sper ejsti; kuriwvtato"

tovpo" th'" tw'n !Insovmbrwn cwvra" (Polibio, II, 34, 10); cf. Felsina de los boyos en Livio XXXIII, 37, 4.
50 XXI, 29, 6, Boiorum legatorum regulique Magali adventus; XXXI, 21, 17, tres imperatores galos;  XXXII, 30, 7, principibus (cenomanos); XXXIII, 36, 4, Corolamus...

regulus Boiorum; XXXIV, 46, 1, Dorulato duce (boyos); XXXIV, 46, 4, Boiorix regulos eorum; XXXV, 5, 13, tres duces eorum (ínsubros).
51 II, 17, 12, kai; foberwvtaton kai; dunatwvtaton (gálatas) II, 21, 4, hJgoumevnwn 5, proestw'ta" [...] ijdivou" basilei'" #Atin kai; Gavlaton. II, 23, 3, oiJ

basilei'" tw'n Keltw'n (aunque es ambiguo si se refiere a los basileîs de los celtas del Ródano, sistemáticamente mencionados con ese término, o a la
totalidad de los jefes de la coalición céltica formada en ese momento); II, 32, 5, !Insovmbrwn proestw'te"; III, 44, 5, tou;" basilivskou" tou;" peri;
Mavgilon.

52 XXXV, 22, 3-4, Primo equites eorum pauci cum praefectis, deinde universus senatus, postremo in quibus aut fortuna aliqua aut dignitas erat, ad mille quingenti
ad consules transfugerunt.

53 XXXV, 40, 3 senatus eorum cum liberis et praefecti cum equitatu - summa omnium mille et quingenti - consuli dediderunt se.



y parten a proteger sus tierras devastadas. Seguidamente
envía "mensajeros a las aldeas de los cenomamos y a
Brescia, que era la capital de la tribu..." Inde mittendo in
vicos Cenomanorum Briixiamque, quos caput gentis erat...,
XXXII, 30, 6-7. Como señala Ch. Peyre (1979: 58):

"La acción de los romanos permite suponer que las
tribus de la campiña estaban en desacuerdo sobre la
actitud a mantener para con Roma, y es necesario
extraer la conclusión de que estas tribus conservaban
una gran capacidad de decisión en el seno de pueblo,
incluso con respecto a asuntos tan graves como la
declaración de guerra".

Estas subdivisiones de la gens más amplia, que
cuentan con cierta capacidad política y en cuya defensa
acudían los guerreros en caso de peligro, se describen
con un vocabulario, una vez más, impreciso. Ya hemos
visto la diferencia entre vici y castella. Pero también leemos
pagi o, incluso, tribus que tienen un nombre específico54.

Ch. Peyre recuerda que el pagus era en principio un
"mojón hincado en la tierra", de donde procede la noción
de territorio delimitado, cantón y por extensión el grupo
que vive en el cantón (1979: 57). Según Tito Livio, el estado
de vida pagatim era anterior a la civitas, como se aprecia
en el pasaje que dedica a los antiguos atenienses
pagatim, que tenían santuarios consagrados antaño por
sus antepasados en sus vici y castella, y que, cuando se
unieron en una urbe, no los abandonaron (XXXI, 30, 6:
Atenas Delubra sibi fuisse, quae quondam pagatim
habitantes in parvis illis castellis vicisque consecrata ne in
unam urbem quidem contributi maiores sui deserta
reliquerint).

Podemos intentar cruzar estos datos con una hipótesis
formulada por C. Jullian (1901: 82) según la cual cada
pagus (se refiere a la Galia Transalpina) formaría una
unidad militar que combate bajo su propia enseña. La
retirada de los guerreros a sus vici y castella integrados en
pagi o entidades semejantes, podría ir en este sentido. 

También cabe considerar las noticias sobre las
insignias que aparecen a lo largo de las distintas
campañas. En un pasaje al que hemos aludido varias
veces, cuando Coriolano disuelve una coalición de celtas
el 197 a. de C., dice Livio que la oferta a los cenomamos
consistía en abandonar a los ínsubros y, tomando sus
estandartes, regresar a sus hogares o unirse a los
romanos (XXXII, 30, 7, sublatis signis aut domos redirent
aut ad romanos transiret). No se nos dice que haya un
signum por cada domus pero queda implícito que cada
subdivisión de los cenomamos actuaba como una
agrupación militar definida con uno o varios estandartes
propios que, por otra parte, pueden recibir connotaciones
simbólicas diversas, como en el caso de los "estandartes
de oro inmóviles... del templo de Atenea (Brigit?)"
pertenecientes a los ínsubros (Polibio, II, 32, 6).

En varias ocasiones Livio ofrece cifras del resultado de
los combates que pueden traerse a colación para nuestra
investigación. Así, con motivo del asedio de Cremona (200
a. de C.) nos dice que hubo 35.000 galos muertos o
capturados, 200 carros, 70 insignias y 3 jefes (Livio, XXXI,
21, 17-18). En otra batalla en torno a Como hubo más de
40.000 muertos y se capturaron 87 enseñas (Livio XXXIII,
36, 13). Un combate del 193 se salda con 3 jefes
prisioneros, 212 insignias tomadas y 14.000 muertos
(XXXV, 5, 13). Por fin, el 191 a. de C., para terminar la
guerra, señala que hubo 28.000 boyos muertos, 3000
prisioneros y 124 insignias tomadas (XXXVI, 39-40).
Suponiendo que existe una relación entre el número de
muertos o prisioneros y el de insignias capturadas
tenemos las siguientes proporciones en los testimonios
citados: 500/1, 460/1, 66/1, 250/1. 

Así constatamos, por un lado, que el número de
enseñas capturadas no es heterogéneo con las 112 tribus
de los boyos mencionadas por Plinio. Y, por otro,
observamos que el número de guerreros por insignia,
evidentemente variable y dependiente de contingencias
reales de las luchas o de la transmisión de la información
hasta Livio y, desde Livio, a través de la historia del texto,
remite a cifras homogéneas con otras conocidas en la
antigüedad y, por lo tanto, podemos considerarlas
verosímiles.

Si esto es así el pagus (u otro nombre con el que
pueda aparecer) sería una subdivisión de la gens con
autonomía política, pues su participación directa o
indirecta, desconocemos los procedimientos, es necesaria
para que decisiones a escala de gens sean válidas en
cada pagus concreto. También tendría, en paralelo con lo
anterior, una autonomía militar, los pagi son centros de
reclutamiento y sus guerreros se preocupan
específicamente de su defensa. Por último, también
tienen, aunque esto es más hipotético, una forma
particular de integrarse en el mundo simbólico de su etnia
a través de sus enseñas representativas con
representaciones específicas que inciden en la
caracterización espiritual del grupo. 

Los vici y castella, finalmente, serían la cristalización
sobre el terreno como formas de hábitat de lo que
representa el pagus como institución política. Utilizando
esta expresión en el sentido de que no prejuzga los modos
de asentamiento concretos que se producen en los
distintos pagi en función de realidades topográficas y del
ecosistema.

Para terminar este análisis centrado en Livio
señalemos que no existe contradicción entre su testimonio
y la etnografía de los galos cisalpinos que leemos en
Polibio. Como tampoco existe contradicción entre la citada
etnografía de Polibio respecto a los galos cisalpinos con
respecto a los transalpinos, al menos en la situación que

56

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica

54 Plinio III, 15, 116, "pueblos que ya no existen en esta región son los Boyos, de los que dice Catón que incluían 112 tribus" in hoc tractu interierunt Boi quorum
tribus CXII fuisse auctor est Cato; id., III, 17, 124: "Vertamacoris, Vocontiorum hodieque pago"; Livio, V, 34, 9: Insubribus pago Haeduorum.



se daba entre el fin del siglo III e inicios del II. Para
comprenderlo estudiaremos un episodio relatado por
Polibio que se sitúa inmediatamente antes de la Segunda
Guerra Púnica. Se trata de la venida de los gaesati del
Ródano encabezados por dos reyes en auxilio de sus
hermanos de raza, boyos e ínsubros del Po. 

Al plantear este tema no pretendo saltarme la cuestión
de método expuesta más arriba. Se trata, por una parte, de
adaptarse a las articulaciones internas de nuestras fuentes
y, por otra, de ir logrando cierta profundidad temporal con
respecto a los celtas de la Galia que estudiaremos más
adelante. Además, se trata de la descripción de una
invasión de Italia por lo que, aunque procedentes de otro
lugar, el escenario de los hechos es el que nos ocupa en
este momento.

Polibio trata la guerra de los romanos contra los celtas
que precedió a la invasión de Italia por Aníbal (231-222 a.
de C.) a lo largo de 14 capítulos de su libro II. Los
acontecimientos se desencadenaron cuando boyos e
ínsubros se aliaron contra los romanos y pidieron auxilio a
los galos asentados en el valle del Ródano llamados
gaisatous, comandados por los basileis Concolitano y
Aneroesto a los que prometieron oro y botín, condiciones
que aceptaron emprendiendo la invasión de Italia. 

No se me escapa que el texto de Polibio se presta a
lecturas variadas. En primer lugar, Polibio presenta la
fuerza invasora compuesta por mercenarios, pues reciben
de sus aliados italianos una gran cantidad de oro (II, 22, 1;
34, 2). Sin embargo, la descripción que ofrece de su forma
de combatir, desnudos en primera línea, con un valor
especial debido a su ética guerrera (macimwtevrou" a[ndra"
II, 22, 6; cf., 28, 8; 29, 6-7; 30, 5), induce a pensar que se
trata de una cofradía de guerreros. Por último, la
descripción de su campamento, con los típicos
carromatos empleados por los celtas en sus
desplazamientos masivos (II, 23, 4; 28, 5) permiten
sospechar que estamos ante una migración formal.

Ahora bien, ninguno de estos rasgos es contradictorio
sino que, más bien, confirman la breve presentación de la
etnografía de los célticos del Po ofrecida por Polibio con
anterioridad y que hemos citado (supra pp. 19-21).

"Viven en aldeas sin amurallar, sin ninguna clase de
bienes superfluos; pues como duermen en lechos de
hojas y se alimentan con carne y se ocupaban
exclusivamente de la guerra y la agricultura, sus vidas
eran muy sencillas y no conocían ninguna clase de arte
o ciencia. Sus posesiones consistían en ganado y oro,
pues éstas eran las únicas cosas que podían llevar
consigo a cualquier parte de acuerdo con las
circunstancias y partir a donde quisieran. Concedían la
mayor importancia al compañerismo, de entre ellos
eran los más temidos y poderosos aquellos a quienes
se consideraba con un mayor número de seguidores y
subordinados". ( II, 17, 9-12)

Dejando aparte los tópicos de la descripción de la
barbarie, presentes en el texto pero que no deben impedir
apreciar una observación etnográfica fidedigna, se pueden
destacar tres puntos que según Polibio caracterizan a los
celtas cisalpinos. 

1. que los bienes más apreciados eran de tipo mueble:
oro y ganado.

2. que tenían disponibilidad para la migración o la
campaña militar (si es que es pertinente distinguir las
dos cosas con claridad).

3. que el logro de la jefatura dependía de la capacidad
del individuo que aspirase a ella para atraerse un
séquito militar. 

Pues bien, estos tres elementos están presentes entre
los celtas del Ródano aunque se formulen de otra forma. 

1. destaca la consideración de mercenarios que
reciben los gaesati por parte de Polibio y la
disponibilidad de sus reyes para retirarse sin presentar
batalla dada la abundancia del botín conquistado (II,
26, 6). También destaca Polibio los torques de oro
exhibidos por los galos cuya contemplación excitaba la
codicia de los romanos (II, 29, 8-9; la presencia de
torques de oro es constante en los inventarios de botín
tomado a los galos que leemos en Livio).

2. sobre su disponibilidad migratoria no hay que
insistir, pues la campaña de los gaesati con sus reyes
consiste precisamente en eso.

3. este punto es menos evidente, pues desconocemos
cómo alcanzaron su posición Concolitano y Aneroesto.
Pero si consideramos que comandaban un grupo
numeroso de guerreros de elite, cabe pensar que si se
les reconoce como jefes de tal grupo es porque
cumplen condiciones para ocupar tal lugar. Dicho con
otras palabras, que de alguna forma su posición se
debe al consenso logrado entre sus subordinados.
Descartándose, por lo tanto, otras formas de obtención
de la jefatura como dinástica (al menos en estado
puro), religiosa etc.

Cabe comparar la jefatura de los galos del Ródano,
esta vez por contraste, con las situaciones descritas más
arriba de disgregación social consecuencia,
probablemente, de la derrota militar. Cuando veíamos a
distintos grupos sociales o territorios actuando por
separado ante los romanos. 

Pues bien, si, como tratamos de mostrar, al menos en
esta época a caballo entre los siglos III y II los celtas de las
dos vertientes alpinas son social e institucionalmente muy
semejantes, cabe inferir que sus diferentes grados de
cohesión social e institucional dependen de la coyuntura
histórica. O, lo que es lo mismo, que las instancias de
cohesión de que disponen son lo bastante débiles como
para que ante una situación difícil se difuminen en buena
medida. La famosa inconstancia de los galos, auténtico

57

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela



tópico literario en las descripciones clásicas de su
barbarie, puede no ser más que el reflejo externo de las
peculiaridades de su universo institucional y ser, por tanto,
además de un tópico literario, una realidad socio-política
bien percibida por los observadores griegos o romanos. 

La comparación entre estos dos grupos celtas también
permite destacar otro contraste. Polibio es constante al
denominar basileîs a los jefes transalpinos, mientras que
utiliza un vocabulario variopinto (supra) para referirse a los
cisalpinos. Ahora bien, Polibio sabía latín y en su juventud
había combatido contra los gálatas de Anatolia y había
llegado a conocer personalmente a algún gálata notable
(Polibio, XXII, 21). Es decir, si había alguien capacitado
para detectar la semejanza fonética e institucional entre el
rix céltico y el rex latino en su época, ese era Polibio. Así,
cuando sistemáticamente habla de basileîs con respecto a
los celtas del Ródano, pero también con respecto a los de
Anatolia (ver infra) es porque está traduciendo, casi con
toda seguridad, un rix céltico.

Ahora bien, si como estamos viendo, este uso no
aparece con respecto a los celtas cisalpinos -por ejemplo,
en el pasaje que nos sirve de guía ahora los jefes aparecen
con un circunloquio como "los más temidos y poderosos"
y más arriba hemos recogido la diversidad de vocabulario
que emplea para designar a los líderes celtas- ¿cómo
interpretar el hecho?

Los datos comparativos permiten ofrecer dos
sugerencias. La primera es que el término rix si no
desapareció por completo en la lengua de la Galia
Cisalpina al menos permaneció sólo de forma residual en
la antroponimia (por ejemplo el citado Boiorix). Un caso
paralelo lo tenemos en galés en donde los términos para
designar al rey - pendefig, "jefe principal", o gweledig, "que
tiene la realeza", o breechin, "el privilegiado" - no se
relacionan en absoluto con rix (Lambert 1993: 355 n. 1)
estando sin embargo la celticidad del idioma galés fuera
de toda duda. La segunda es que podríamos estar ante un
estadio de disolución de las realezas tradicionales en
contacto con las formas institucionales imperantes entre
los vecinos italianos de los galos. Proceso que, tal vez
retrasado con respecto a Italia, también se estaba dando
en la Galia conquistada por César. Esto explicaría la
presencia ocasional de reges y basileîs en nuestros
testimonios, entendiendo que traducen de forma fidedigna
un rix céltico.

Más que inclinarnos por una u otra opción, o una
ecléctica mezcla de ambas, es preferible concluir
constatando ese contraste en la terminología de la jefatura
gala para las distintas regiones, y la especificidad de la
situación de los galos cisalpinos en los primeros años del
siglo II.

GÁLATAS

La presencia de pueblos celtas en Anatolia está
perfectamente inscrita en el registro histórico de la
Antigüedad. En el año 278 a. de C. un grupo escindido de
la gran invasión céltica contra Grecia, situado a orillas del
Helesponto, recibe una petición de ayuda militar de
Nicomedes de Bitinia. Era un grupo poco numeroso, se
nos habla de sólo 20.000, pero sea merced a los refuerzos
que siguen recibiendo a través de los estrechos (un
ejemplo en Polibio V, 77-78; 111, 2-6) sea, como dice Livio,
debido a su gran capacidad reproductora (XXXVIII, 16, 13),
pronto consiguen hacerse política y militarmente
determinantes de los asuntos de la parte Occidental de
Anatolia durante más de dos siglos. Su vivencia como
etnia independiente termina cuando en el 25 a. de C.
Galacia se convierte en provincia romana, aunque ya
desde bastante antes era, a ojos de los romanos, un
territorio gobernado por dinastas clientes suyos.

El estudio de este grupo céltico, que quedó aislado del
territorio habitado de forma continua por gente de esa
lengua y cultura, se ve facilitado por la ya clásica
monografía de F. Stähelin (1907) y por un reciente y
ejemplar estudio de S. Mitchell (1993) que aborda todos
los aspectos que nos interesan. Por otra parte, Estrabón
proporciona el testimonio básico sobre las instituciones
políticas de los gálatas. Pero debe tenerse cuidado con su
uso por lo tardío de su fecha ya que refleja, por un lado, la
aculturación con usos institucionales griegos y, por otro,
una situación de subordinación a los poderes que se
imponen sucesivamente en Asia Menor. Por ello, antes de
examinar este testimonio capital conviene rastrear en otras
fuentes los diversos indicios, pocos en todo caso, sobre
los aspectos que nos interesan en momentos anteriores al
descrito por Estrabón.

Los celtas invasores de Anatolia se presentan desde el
primer momento, pese a su reducido número, divididos en
distintas agrupaciones y no bien avenidos. Se nos dice
que sus reguli, se habían escindido del grupo de Breno
(Tito Livio, XXXVIII, 16, 2) y que antes de pasar a Asia
surgió una nueva sedición entre sus dos jefes (Tito Livio,
XXXVIII, 16, 6). Livio también dice que se repartían en tres
gentes: tolistobogos, trocmos, tectosagos que se reparten
las áreas de Asia en donde exigir tributo (XXXVIII, 16, 11).
Pero esta noticia con toda probabilidad resulta de
retrotraer al momento de la primera invasión la situación
que impera después, quizás ya en el momento de la
guerra de Cn. Manlio Vulso en el 189 a. de C. - tema que
Livio está introduciendo en esas líneas - y, después, en la
descripción de las instituciones galas que presenta
Estrabón.

Testimonios diversos mencionan ocasionalmente otras
agrupaciones de celtas en Anatolia. Así Polibio cita a los
rigosagos luchando como mercenarios el 221 a. de C  (V,
53, 3) y a los egosagos, también mercenarios, que Atalo I
había hecho venir de Tracia y que terminan masacrados
por Prusias I de Bitinia (Polibio, V, 77-78; 111, 2-6). Plinio

58

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica



(NH 5, 146) cita grupos denominados voturios y
ambitoutos tras los tolistobogos y a unos toutobodiacos en
relación con los tectosagos. Están atestiguados escorpios
en las inmediaciones de Ancyra (Esteban de Bizancio, s.v.
!Ankuvra), y conocemos a un Eporedorix, tetrarco de los
tosiopas a inicios del siglo I a. de C. (Plutarco, Mor., 259 A-
C; Mitchell 1993: 42-3).

Para describir a los tres grupos fundamentales Livio
utiliza el término gens (XXXVIII, 16, 11; 18, 3) pero lo
combina con civitas y con populus que aparecen como
sinónimos (XXXVIII, 19, 1-2). No sé si sería oportuno
apreciar en este cambio lingüístico alguna intención
descriptiva precisa. Es decir, gens sería el vocablo
oportuno para presentar los grupos invasores mientras
que las otras dos palabras se utilizan en el momento de la
guerra del 189. Entre ambos momentos se producirían
cambios sociales e institucionales entre los gálatas que
harían pertinente la modificación del vocabulario. En
cualquier caso, los testimonios griegos usan siempre
e[qno" para describir las agrupaciones principales.

La sociedad gálata estaba jerarquizada y gobernada
por reyes. Livio utiliza con asiduidad el término regulo
(XXXVIII, 16, 2; 18, 1, 3, 4, 14; 19, 2; 41, 1) pero no descarta
reges (siempre en plural) cuando los presenta en uno de
los episodios de la guerra (XXXVIII, 25 - cuatro veces en el
párrafo). Polibio, cuando relata el mismo episodio, también
utiliza basilei'" sistemáticamente, en plural cinco veces, y
una vez se sirve del giro tou;" prwvtou" a[ndra". Pero por el
contexto, una discusión sobre el protocolo previo a una
negociación, se percibe que éstos últimos no se identifican
con los reyes (Polibio, XXI, 39, 2-4). Polibio también
menciona a Eposognato, relacionado con los reyes,
basilei'", de los tolistobogos (plural en dos ocasiones); y
más adelante usa la fórmula tw'n Galatw'n basileu'sin

(Polibio, XXI, 37, 1-3 y 8).

Finalmente están atestiguados antropónimos
compuestos con -rix, como el ya citado  tetrarco
Eporedorix. También se puede mencionar al jefe de una
revuelta denominado Gaizatovrigo" (Polibio, XXIV, 14, 6),
en el que tal vez no sea desencaminado ver a un "rey de
gaesati" los guerreros de elite galos que ya conocemos
cuya presencia, como institución, tal vez esté elusivamente
atestiguada por Tito Livio cuando indica que los gálatas
combatían desnudos (XXXVIII, 21, 9). Connácorix y
Adiatorix aparecen como gobernadores de Heraclea y el
segundo figuró en el triunfo de César (Memnón, 42, 5; 49,
4; 51 ss.; Estrabón XII, 3, 6 y 35). Otro es Sinorix, asesino
de un tetrarco marido de Camma, una sacerdotisa de
Ártemis, que aspiraba a su mano y probablemente,
aunque no se nos dice, al poder de su esposo (Plutarco,
Virtudes de las Mujeres, 257E-258C). También conocemos
a un Aioiorix noble del siglo II, y a Ateporix de familia de
tetrarcas (Estrabón, XII, 3, 37; fuentes más completas en

Stähelin 1907: 109-20, con una prosopografía gálata).

Así pues, la mayor parte de los personajes conocidos
que componen su nombre con este sufijo ejercen o
aspiran a ejercer el poder. Parece que el elemento -rix de
su nombre esclarece su programa político (obviamente no
todos se llamaban así desde su nacimiento, pero la
práctica del cambio de nombre de acuerdo con
situaciones personales variables era tan frecuente entre
los celtas como entre los romanos) aunque junto a ellos
conocemos a otros muchos reyes o tetrarcos sin esta
peculiaridad onomástica. 

En cualquier caso, parece claro que el uso de reges
por parte de Tito Livio, de basileîs por parte de Polibio y de
los nombres compuestos con -rix reflejan de una u otra
forma una realidad institucional. La única cautela procede
de Livio, que manifiesta cierta prevención a usar reges y
prefiere el diminutivo, quizás para contrastar las figuras de
los reyes gálatas -bárbaros - con las de los reyes
helenísticos contemporáneos que, a ojos de Tito Livio,
serían los reyes de pleno derecho que gobernaban los
distintos estados de Anatolia. Que esto es así lo pone de
relieve el desarrollo de la emboscada que los galos
pretendieron tender al cónsul Manlio Vulso jugando con
una cuestión de protocolo. Polibio distingue allí entre
basilei'" y tou;" prwvtou" a[ndra" que Livio traduce como
reges y principes gentis (XXXVIII, 25, 4). El lance gira en
torno a una entrevista pactada entre los reyes y el cónsul,
pero como los primeros no acuden y envían a los
principes, Manlio responde enviando a su aliado y
subordinado Atalo. Para lo que ahora nos interesa destaca
el hecho de que, al lado del papel institucional de los
reyes, únicos que, en este caso, estaban capacitados para
sellar la paz, había una aristocracia. 

Ya en el momento del paso a Anatolia, Memnón indica
la presencia al lado de los dos jefes que ya conocemos,
de otros diecisiete jefes, (FrGrHist 434 F 11). En el lance
que comentamos tenemos a los mensajeros que
establecen las condiciones de la entrevista, los reyes
ausentes y estos principes o prwvtou" a[ndra". Por otra
parte hemos insistido en la persistencia del uso del plural,
en alguna ocasión bien justificado (Livio, XXXVIII, 19, 2,
trium populorum reguli para referirse a los jefes de cada
grupo: Ortiagón Combolomaro y Gauloto), pero que en
otras debe llevar a pensar en la existencia de una "clase"
de reyes en cada uno de los tres grandes grupos que,
ocasionalmente, puede estar regido por un sólo individuo
(como en el paso de Livio que acabamos de citar).

Curiosamente conocemos lo que se debe considerar
el programa de acceso a la realeza del jefe trocmo
Ortiagón55. Famoso por la aventura de su esposa
Quiomara que, prisionera de los romanos, fue maltratada
por sus guardianes y, una vez rescatada, ordena matar a
su carcelero haciéndole cortar la cabeza56. Pero Polibio

59

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela

55 Livio escribe Ortiago en XXXVIII, 19, 2 y Orgiagontis reguli en 24, 2 y 9.



había presentado antes a Ortiagón con su "programa" en
el texto de un fragmento. Era uno de los reyes gálatas de
Asia que proyectó dominar a todos basado en tres
cualidades: generosidad (eujergetiko;" h\n kai;

megalovyuco"), inteligencia y seducción (kai; kata; ta;"

ejnteuvxei" eu[cari" kai; sunetov",...) y valentía y belicosidad
(ajndrwvdh" h\n kai; dunamiko;" pro;" ta;" polemika;" creiva";
Polibio XXII, 21). Es decir, la realeza, como quiera que se
entendiese, no era hereditaria y el candidato a ocuparla
debía reunir cualidades bien probadas y tener su
"programa", sobre todo si se aspiraba a ocupar ese cargo
en los grupos mayores o entre todos los gálatas (puede
haber alguna confusión entre Livio, que presenta a
Ortiagón como rey de los trocmos y Polibio o su
compilador que presenta su aspiración a la realeza
global). La pertinencia de la consideración de este
"programa" de Ortiagón se mostrará más adelante, por
ahora nos mantenemos fieles a la cautela de no explicar
los hechos de una parte del mundo céltico con los de otra.

Pero los gálatas eran sobre todo, y de una forma muy
destacada, guerreros. Desde su instalación en Anatolia,
hasta que presionados trabajosa e incesantemente se
vieron reducidos a adoptar las formas de vida
comparativamente más suaves de sus vecinos que, por lo
demás, no vacilaron en utilizarlos sistemáticamente como
tropas de choque mercenarias en sus incesantes
enfrentamientos57.

Podemos pasar ahora a considerar el texto de
Estrabón (XII 5, 1) donde se describe la situación de los
galos de Anatolia en un momento indefinido con
anterioridad a su época (el geógrafo es contemporáneo de
Augusto) y su evolución hasta ese momento. El territorio
que ocupaban en tiempo de Estrabón era el que les
habían concedido los reyes de Pérgamo y de Bitinia tras
las incesantes guerras que sufrieron o provocaron. Los
tres éthne comparten idioma y otros usos y costumbres,
desde el punto de vista institucional cada éthnos se dividía
en cuatro partes llamadas tetrarquías - eij" tevttara"

merivda" tetracivan ejkavlesan. Cada una de ellas estaba
gobernada por un tetrarco auxiliado por un juez y un jefe
militar del que a su vez dependían otros dos subjefes
militares. El consejo de las doce tetrarquías, formado por
trescientos hombres, se reunía en un lugar llamado
Drynémeton para juzgar los casos de asesinato. Los
restantes casos correspondían a la capacidad
jurisdiccional de tetrarcas y jueces. Termina Estrabón
diciendo que esta era la constitución de los gálatas
antiguamente e indica en pocas palabras cómo
evolucionó la situación institucional de los gálatas hasta su
propia época bajo el dominio romano (Mitchell, 1993: 27-
29; Rees, 1961: 148-154).

Estas instituciones de los célticos de Asia Menor
estaban influidas por usos griegos, como reconoce el

propio Estrabón y está implícito en el etnónimo gallograeci
con el que aparecen en las fuentes romanas, pero también
conservaban aspectos específicamente célticos. Por
ejemplo, la mención de otros pueblos o éthne en
testimonios diferentes muestra una realidad de partida
menos sistemática (¿menos griega?) que la descrita por
Estrabón y, por lo tanto, más propiamente céltica (Mitchell
1993: 42-3). Como también es específicamente céltico el
nombre del lugar de asamblea común, Drynémeton, cuya
traducción sería, como sugieren Ch.-J. Guyonvarc'h y F. Le
Roux (1986: 383, 408 y 430-2), "el muy sagrado" o, según
otra interpretación muy difundida "el santuario del roble",
tipo de lugar con un paralelo muy claro en las Galias,
donde César nos recuerda que:

"en cierta época del año, se reúnen los druidas in loco
consecrato del país de los carnutes, considerado el
centro de toda la Galia (quae regio totius Galliae media
habetur). Aquí concurren de todas partes los que
tienen pleitos y se atienen a sus decretos y sentencias"
(BG VI 13, 10).

En cuanto a la "divisibilidad" de cada éthnos, es propia
tanto de celtas como de griegos. Por un lado ya hemos
visto las gentes de los galos cisalpinos divididas en pagi y
veremos otros casos. En lo que ahora nos ocupa,
Estrabón describe el territorio de los trocmos, con Tavio
como capital y Mitridatio y Danala; a los tectosagos
atribuye Ancyra y a los tolistobogos Blucio, que es la
residencia real y Peyo, lugar de depósito del tesoro. Todos
estos puntos se denominan frouvria, "fuertes", "oppida"
(Estrabón XII, 5, 2). Tal vez quepa interpretar la mención de
estas seis "fortalezas" como las más importantes, o las
todavía existentes en tiempo de Estrabón, de las doce
"capitales" tetrárquicas operativas en el sistema descrito
con anterioridad. Pero, por otra parte, no debemos olvidar
que una organización institucional y espacial muy
semejante a la que leemos en Estrabón para los gálatas
estuvo vigente en Tesalia en el siglo IV (Helly 1995).

En cualquier caso, el sistema político presentado
pertenecía al pasado cuando escribe Estrabón - pavlai me;n
ou\n h\n toiauvth ti" hJ diavtaxi" (XII, 5, 1). El problema está
en datarlo, durante el siglo III es imposible y a inicios del
siglo II hemos visto que los dirigentes galos son reyes y no
tetrarcos. Es a partir de la guerra del 189 que el influjo
griego comenzó a operar con eficacia sobre los gálatas
(ver Polibio XXI, 37-41; Sartre 1995: 41).

Un hito fundamental en el proceso político de los
gálatas fue el asesinato de la aristocracia gálata por
iniciativa de Mitrídates del Ponto. Corría el año 86 a. de C.
cuando Mitrídates convocó en Pérgamo a los sesenta
dirigentes de los gálatas (número resultante de la
multiplicación de los cinco magistrados que conocemos
para cada tetrarquía por las doce tetrarquías) dejando con

60

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica

56 Tito Livio, 24, 2-10; Polibio XXII, 38 (= Plutarco, Virtudes de las Mujeres, 258 E-F) dice que la conoció y admiró su coraje en Sardes.
57 Launey 1987: 490-534, sistematiza los testimonios acerca de los gálatas como mercenarios de los reyes helenísticos. Mitchell, 1993: 34, 44-6 presenta la

transformación del ejército galo en legiones a la romana.



vida sólo a tres58. Pero cabe dudar si el sistema tetrárquico
operaba cuando Mitrídates cometió su fechoría o si la cifra
que avanzan nuestros testimonios es el resultado de la
extrapolación de datos posteriores. 

El número de supervivientes coincide con el número de
gobernantes señalado por Estrabón tras el fin del sistema
tetráquico (XII, 5, 1) que se puede fechar en el 66 ó 63 a.
de C., año en que Pompeyo reorganiza el sistema y
atribuye el título de tetrarco a cada uno de los jefes de los
tres grandes grupos (fechas propuestas por Stähelin 1907:
88-9 y Mitchell 1993: 31, respectivamente). Seguidamente
se produce una progresiva acumulación de poder en
manos de Deyotaro, quien terminó estableciendo una
realeza fuerte durante buena parte de la primera mitad del
siglo I (Syme 1995: 127-36; Mitchell 1993: 30-41).

A partir de este momento la dinámica política interna
de los gálatas está condicionada por la presión de Roma,
aunque mantiene rasgos propios. En la GENEALOGÍA 3

(p. 113) se aprecia que en el siglo I a. de C. el título de
tetrarco sigue el modelo establecido por Pompeyo,
habiéndose difuminado el sistema de doce tetrarquias. Por
otro lado los tetrarcos se unen por lazos dinásticos
favoreciendo la dinámica apuntada por Estrabón, de paso
de tres a dos y finalmente a un gobernante, que resume en
definitiva la carrera de Deyotaro. Además los dinastas
galos se unen con representantes de la aristocracia
anatolia (Menodoto) con la que se integran en pie de
igualdad (llevan nombres como Mitrídates y apelativos
como Filadelfo o Filopátor) pudiendo alcanzar el título de
rey, siempre conferido por Roma -lejos del "programa" que
veíamos en Polibio -, en cualquier reino de Asia Menor
(Mitchell 1993: 29; Sartre 1995: 39-41). Proceso que
culminó con la artificial unión de tierras por Roma, que con
los tres grupos gálatas y otras etnias configuró la provincia
romana de Galacia en el 25 a. de C.

Tenemos, por tanto, nuestra información sobre la
articulación socio-política e institucional de los gálatas
agrupada en dos cortes cronológicos bien definidos: la
situación vigente hacia el 189, descrita por Polibio y Livio,
y la situación descrita por Estrabón, sin fecha precisa, pero
vigente con seguridad desde principios del siglo I hasta el
año 66 en que Pompeyo la transforma.

Obviamente no sabemos cómo se pasa de unas
formas institucionales a otras, pero no deja de ser tentador
hacer un ensayo de comprensión más detallada del
proceso.

Comenzando por las tres grandes agrupaciones de
gálatas, hemos visto que están atestiguadas tanto en el
primer momento como en el segundo. Junto a ellas
también hemos visto nombres de grupos menores,
algunos seguramente independientes, como los
egosagos. Pero otros tal vez estaban integrados en los

grupos mayores. Los voturios y los ambitoutos se
mencionan junto a los tolistobogos; los toutobodiacos y
los escorpios se ubican cerca de Ancyra, capital de los
tectosagos; estos grupos podrían ser, pues, partes de este
último grupo mayor. De ser cierta esta reconstrucción, la
continuidad natural de cada uno de estos grupos menores
en el modelo constitucional descrito por Estrabón estaría
alguna de las doce tetrarquías, a su vez capitalizadas cada
una de ellas, tal vez, por un lugar destacado cuya huella en
Estrabón son las seis fortalezas que menciona.

La mención sistemática de reyes en plural, incluso
cuando los testimonios se refieren a uno de los tres
grandes grupos, iría en el sentido señalado. Cada uno de
esos reyes lo sería de una agrupación menor integrada en
la etnia mayor y juntos decidirían, por ejemplo, sobre la
dirección de la guerra, pudiendo dotarse, también, de un
jefe militar que sería el rey de todo el grupo (recuérdese la
historia de Ortiagón). Sin duda la evolución natural de esos
basileîs fue hacia los tetrarcos del sistema estraboniano
original y la de los reyes grupales ocasionales hacia los
tetrarcos del sistema pompeyano, o estraboniano de la
segunda fase.

Es más sencillo identificar a los principes u hombres
destacados con el "estado mayor" de notables que auxilia
al tetrarco del sistema descrito por Estrabón o, incluso, o
de forma no excluyente, con los 25 individuos de cada
tetrarquía que se integraban en el consejo de Drynemeton.

En cuanto a éste su nombre da fe de su antigüedad.
Más difícil es percibir su papel institucional en el sistema
político de principios del siglo II, pues nuestros testimonios
no nos hablan de un senado o seniores. Pero no debemos
descartar que esta diferencia se deba a la situación de
guerra que se nos describe en el primer momento y al
carácter de descripción constitucional que otorga
Estrabón a su exposición. Es decir, instancias como un
senado, o las reuniones del tipo que fuesen en
Drynemeton, tal vez no tendrían cabida en el primer
contexto y sí en el segundo, estando ocupado su lugar en
el primer momento por los reyes de grupo que son los
verdaderos líderes de los galos en guerra.

En cuanto a la masa de población libre podemos
comentar dos aspectos. El valor militar fue el motivo
principal por el que fueron considerados, temidos o
apreciados los galatas en Anatolia. Luchando por su
propia cuenta o como mercenarios, los gálatas pasaron de
inspirar el terror a todos sus vecinos de la región a luchar
organizados bajo el modelo de la legión romana al final del
período que consideramos (Syme 1995: 231-2). El
segundo aspecto es el de la aculturación religiosa, que
ahora nos interesa menos, pero que es un buen indicio de
la victoria total de griegos y romanos en su proceso de
absorción pues salvo el nombre de Drynemeton y

61

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela

58 Plutarco, Mor., 259 A, da la cifra de 60 gálatas convocados por Mitrídates; Apiano, Mitrídates, 46, menciona a los tetrarcas sin dar su numero y cómo los
mató, junto con sus familias, en distintas ocasiones; Mitchell, 1993: 29.



posiblemente el gesto de retirada hacia el monte Olimpo
en una situación de crisis, poca huella queda entre los
celtas de Anatolia de la religión céltica (Reinach 1996
(1895): 259-64; Mitchell 1993: 47-50). Sin duda, el proceso
de progresiva pérdida de esa religión corre paralelo con la
aculturación social y política que señalamos. En el cuadro
que sigue se resumen estas transformaciones:

62

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica



CELTÍBEROS

Los estudios sobre Celtiberia, multiplicados en fechas
recientes desde los más diversos puntos de vista,
conforman la vanguardia de los estudios sobre la
protohistoria de la Península Ibérica. A un registro
arqueológico estudiado sistemáticamente desde hace
decenios, se añade el goteo constante de nuevos textos
en lengua celtibérica, con grafía ibérica o latina, que
permiten avances sustanciales en la comprensión de sus
contenidos. Last, but not the least, es importante la
configuración de equipos de estudiosos consolidados y
especializados que permiten un adecuado tratamiento y
sistematización de los datos disponibles. Dos recientes
ensayos de síntesis que debemos a F. Burillo y A. Lorrio,
diferentes entre sí59 pero ambos muy documentados y
con amplias bibliografías, junto con otros trabajos más
puntuales, nos ayudarán en nuestra exposición.

El nombre "celtíberos" como es habitual entre los
pueblos celtas, no es el nombre con el que los celtíberos
se reconocían a sí mismos. Es exoétnico, probablemente
de origen griego o púnico, y tras mucho debate existe un
consenso en entenderlo como "los celtas que habitan
Iberia". Estaban divididos en éthne, cuando los describen
griegos, entre los que se enumera siempre a los lusones,
titos, belos, arévacos, aunque los estudiosos han
pretendido con éxito más o menos duradero considerar
otros éthne dentro del grupo celtíbero60. Por su parte,
Plinio (III, 3, 26-7), especifica que los celtíberos
pelendones se reparten entre cuatro populi, destacando
Numancia, mientras que de los arévacos son seis oppida.

Un problema importante que se plantea F. Burillo es el
de la definición de las relaciones entre las etnias y los
distintos enclaves de población que se encuentran en su
seno, como quiera que aparezcan en las fuentes, y que sin
duda tenían sus propias instituciones. El caso es que no
hay un estado arévaco o belo, ni nada que se parezca, y
todavía menos celtíbero (Burillo 1998: 145). Pero junto a
esto, en contraste si se quiere, existen indicios de
comportamientos solidarios entre celtíberos, así Floro (I,
34, 3) señala cómo los arévacos acogen a los segedenses
(de Segeda, ciudad de los belos) escapados de la guerra
contra Roma en su condición de aliados y consanguineos
(Burillo 1998: 153-4). Por el contrario, según Apiano (Iber.,
94) Numancia pide un auxilio, que no recibe, a sus vecinos 

próximos aunque se trata del momento de mayor esfuerzo
bélico romano contra la ciudad, por lo que un natural
temor, destacado por Apiano, favoreció la prudencia que,
pese a todo, no siguieron los jóvenes de Lutia.

Los estudiosos de los celtíberos subrayan, con razón,
el protagonismo de las ciudades en su proceso histórico
cuando nos es conocido. Básicamente a partir del fin de la
Segunda Guerra Púnica, es decir, en un momento
equivalente, grosso modo, con las masivas noticias de
Polibio y Tito Livio sobre los celtas del Po y de Anatolia.

De hecho conocemos el nombre celtíbero para ciudad,
*cortom (Untermann 1996:120) y distintos historiadores
insisten en la pertinencia de la consideración de esta
realidad para comprender la Celtiberia prerromana
(Capalvo 1987; Asensio Esteban 1995). Resulta
especialmente claro el pasaje de Estrabon, III, 4, 13, que,
además, presenta la polémica entre Polibio y Posidonio
sobre la correcta denominación de determinados enclaves
celtíberos, póleis o pyrgoi, y un excurso del propio
Estrabón sobre las dificultades que entre pueblos como
estos tienen las ciudades para dulcificar los usos de
quienes viven en aldeas. El pasaje tiene una clara finalidad
ideológica, pero también permite observar la existencia de
otras formas de hábitat, al margen de las ciudades mejor
conocidas, sobre las que es difícil precisar su cualificación
institucional concreta.

Afortunadamente la arqueología llena parcialmente
este vacío aunque, por desgracia, no permite
aproximaciones hacia la definición institucional de estos
enclaves. En efecto, tras las guerras celtibéricas se
detecta la aparición de ciudades construidas en llano, sin
cualidades defensivas y volcadas a la explotación agrícola,
como Bílbilis, La Caridad de Caminreal, Contrebia Belaisca
y la segunda Segeda, relacionadas con hábitats que en los
textos pueden describirse como oppida, megalas komas,
vicos castellaque, agri, turres, pyrgoi (Lorrio 1997: 201-2)
en los que la ganadería sería la actividad económica
fundamental (Lorrio 1997: 297-9; Burillo 1998: 258-64). 

Por otra parte la arqueología también permite
establecer una jerarquía entre las ciudades considerando
su tamaño. A. Lorrio (1997: 67-71) traza y comenta un
mapa donde se señalan los tamaños en hectáreas de las
ciudades celtibéricas conocidas pudiendo identificarse, tal
vez de una forma grosera, cuatro grupos bien
diferenciados, seis ciudades menores (entre 5 y 8

63

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela

59 Burillo 1998, reconstruye un proceso histórico de cambio en el mundo celtibérico mientras que Lorrio 1997, traza una descripción estructural de los elementos
que componen ese mundo sin olvidar, obviamente, su dimensión temporal.

60 Burillo 1998: 28-50 y 146-205, el análisis de los testimonios e historiografía sobre las diferentes etnias señala que los Turboletas se entienden mejor como
iberos (ibidem 151). En cuanto a los Olcades, de los que destaca la ciudad de Altea, que impuso tributo a los restantes pueblos, es dudoso que sean
celtíberos pues la celtiberización del territorio que ocupan es tardía, (ibidem 154). Los Lobetanos se sitúan en la frontera con los celtíberos, pero no lo son
propiamente. Con los Belos y Belaiscos estamos ante celtíberos seguros, destaca entre ellos la ciudad de Nertóbriga desde el siglo II a. de C. hasta I a.
de C., y con Segeda según Apiano, Iber., 48, desde el punto de vista de la información monetal Segeda aparece como cabeza económica sobre otras
cecas; al menos en el plano económico (y casi con seguridad político) se reparten entre dos áreas dominadas por Secaiza-Segeda y Beliciom (ibidem 161-
3). En cuanto a los Lusones, destaca la ciudad de Complega, que se identifica con Contrebia Leucada (ibidem 170). Sobre los Titos, Berones y Pelendones
no se sabe mucho, mientras que los Arévacos siempre se mencionan junto con Belos y Titos. Los Vacceos no son celtíberos, aunque aparecen en Apiano
como celtíberos, pero en Diodoro están bien diferenciados (ibidem 201-5).



64

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica

hectáreas), 8 ciudades medias-pequeñas (entre 10 y 13,5
hectáreas), otras 7 medias-grandes (entre 15 y 21
hectáreas), y por último tres muy grandes de 30, 45, y 60
hectáreas respectivamente.

Un interrogante mayor gira en torno a la fecha de
establecimiento de las primeras ciudades entre los
celtíberos. F. Burillo (1998: 216-25) propone fechas altas,
algunas antes del siglo III, pero sus argumentos parecen
más sugerencias para un renovado trabajo arqueológico
en dirección a las fases más antiguas de los yacimientos,
que un verdadero fundamento de la hipótesis inicial. El
punto de vista de A. Lorrio (1997: 286) es más tradicional
al situar la aparición de ciudades en el "celtibérico tardío" o
la "Celtiberia histórica". Basa su argumento en la aparición
de oppida definidos como hábitats de implantación
consciente (Complega, Segeda), que se ocupan de
diversidad de funciones al relacionarse con rutas, materias
primas cercanas, explotación agrícola, defensa… En este
sentido el carácter urbano aparece más como un derivado
de la función del asentamiento que por la arquitectura
(aunque hay edificios públicos). La aparición de ciudades
se contempla, pues, como el resultado de diversos
procesos de transformación social y elaboración
institucional. Es por ello que, aunque las fuentes literarias
mencionan ciudades desde comienzos del siglo II, dada la
dificultad de fechar su aparición, parece posible optar por
el siglo III (Lorrio 1997: 291).

En cualquier caso, en el texto de la Iberike de Apiano
centrado temporalmente en el siglo II a. de C., las
ciudades están por todas partes. En un pasaje (Iber. 44)
recoge la prohibición de fundar ciudades que los romanos
imponen a los celtíberos. Pero las ciudades se siguen
fundando. Al modo romano y para favorecer sus intereses
en los casos de Graccuris o Pompaelo, con la intervención
de dos destacados generales romanos, Graco y
Pompeyo. Pero también como una respuesta defensiva de
los celtíberos contra Roma en los casos de Complega
(Diodoro 29, 28; Burillo 1998: 244-5) y Segeda, que ya
existía en el año 179 a. de C. y que en el año 154 a. de C.
amplía el recinto de su muralla, acumula población en su
interior y desencadena una guerra61, probablemente
relacionada con una lucha por el control de los cercanos
recursos mineros, pues su ubicación indica un conjunto de
opciones económicas y de relaciones distintas a las
imperantes tras la conquista romana62.

A lo largo de las dos Guerras Celtibéricas (154-150 y
143-133 a. de C.) los testimonios apuntan a un

protagonismo de las ciudades. Pero tal vez esta no sea
toda la verdad. Es cierto, por una parte, que en Apiano,
nuestra fuente principal para estos hechos, las póleis
aparecen por doquier, incluso cabe sorprenderse, de
acuerdo con la polémica de Posidonio contra Polibio
aludida más arriba, de que solo aparezca este tipo de
hábitat ¿estamos ante un modo de escribir propio de una
fuente relativamente tardía como es Apiano? Es difícil
responder, y en todo caso no podemos hacerlo aquí. Pero
cabe indicar que los grupos étnicos también tienen cierto
grado de intervención que no debe desdeñarse. 

La primera guerra comienza cuando el romano Nobilior
se dirige contra Segeda con un fuerte ejército. Como la
muralla no estaba terminada, sus habitantes (belos)
huyeron junto a los arévacos, a los que pidieron auxilio.
Sigue Apiano: 

"Los arévacos se lo concedieron, y también escogieron
a Caro, un segedense, como su general, pues lo
consideraban hábil en la guerra" (polemiko;n ei\nai

nomizovmenon, aiJrou'ntai straghgovn, Apiano, Iber., 45). 

Caro cayó enseguida en una acción militar y:

"los arévacos, reunidos en Numancia que era una muy
fuerte ciudad, escogieron a Ambón y Leucón como sus
generales" (!Arouakoi;.. ej" Nomantivan... sunelevyonto

kai; strathgou;" #Ambona kai; Leuvkwna hJ/rou'nto;

Apiano, Iber., 46). 

En el primer caso los electores son belos de Segeda y
arévacos coaligados con ellos. En el segundo eligen los
arévacos, que aparentemente siguen con los segedenses,
a los que tal vez habría que ver fundidos con los primeros,
pues Segeda no existe como tal en ese momento. En el
segundo caso ocurre lo mismo, Numancia no es más que
el punto de reunión y ninguno de los dos generales parece
tener relación con esa ciudad63. Finalmente Marcelo llega
a un acuerdo con los celtíberos representados por un jefe
diplomático el año 151 a. de C. (Apiano, Iber., 50). Por su
parte Polibio, en el fragmento (XXXV, 1, 2-3) donde
describe la I Guerra Celtibérica, menciona exclusivamente
las etnias diferenciando entre los belos y titos, aliados
leales de Roma, de la actitud menos sumisa de los
arévacos64, remisos a una rendición incondicional, sin
ninguna mención a ciudades.

En estos casos no puedo seguir a F. Burillo (1998: 246)
cuando dice que la mención a las etnias es una forma de
referirse al "todo por las partes" siendo el "todo" las etnias
y las "partes" las ciudades. No olvidemos que leemos a

61 Apiano, Iber., 44; destaquemos que no utiliza synoikizein para describir la concentración de población.
62 Otras menciones de ciudades. En las campañas Aníbal del 221 a. de C., (Polibio III, 13, 5; Tito Livio, XXI, 5, 2. El 195 a. de C., Segéstica, Livio, XXXIV, 17; Frontino,

I,1,1. 192-3 a. de C., Toletum, Tito Livio, XXXV, 7, 6, como oppidum o en XXXV, 22, 5, como parva urbs. 182 a. de C. Urbicua, oppidum en Tito Livio XL, 16, 7. 182
a. de C. Contrebia Carbica, aparece como urbs en Tito Livio XL, 33. 181 a. de C. Complega es polis, en Apiano, Iber., 42. y en el año 179 a. de C. en Apiano,
Iber., 43. 179 a. de C. Egavica ... aparece como nobilis et potens civitas, en Tito Livio, XL, 50. El 154 a. de C. se menciona a Segeda en Apiano, Iber., 44;
Diodoro, 31, 39.

63 Situación que difiere de la que aparece posteriormente cuando se citan jefes numantinos, como Liteno, Apiano, Iber., 50; y en la Segunda Guerra Celtíbera,
Retogenes y Avaro, Apiano, Iber., 94-5.



autores que están acostumbrados a describir asuntos de
ciudades, ¿por qué en este caso concreto iban a
abandonar un marco de referencias estable y bien
conocido, el de las ciudades, para adentrarse por los
vericuetos de la política de los éthne celtíberos que tendría
que resultarles ajena? 

Es cierto, como sostiene reiteradamente F. Burillo, que
las etnias celtíberas nunca forman un estado del que
dependan las ciudades. Señala, además, que el vínculo
étnico es una realidad vivida que se percibe en la
numismática pues la unificación de los tipos monetales
tiene lugar en el marco de un "proceso de activación
étnica" (1998: 297-8). Pero en los pasajes antes citados
observamos que también la guerra implica "procesos de
activación étnica", por emplear la acertada fórmula de F.
Burillo, a través de la elección de jefes, la realización de
operaciones militares coordinadas y la actividad
diplomática. El problema es que si pensamos en términos
de instituciones políticas propias del mundo mediterráneo,
la descripción de tal realidad tiene un encaje difícil, pero si
pensamos en términos de antropología política, en la que
la activación de las solidaridades se produce a partir de
estímulos externos, y de manera muy clara en las guerras
que implican a grupos humanos amplios, tal situación no
tiene nada de extraño. 

Corrobora estas impresiones un pasaje donde Tito
Livio (XXXV, 7, 6) menciona a un rey Hilerno o Ilerno,
derrotado cerca de Toletum, cuando dirigía coalición de
vetones, vacceos y celtíberos el año 193 a. de C. Al año
siguiente tomó la ciudad de Licabrum a cuyo rey,
Corribilus, hizo prisionero (Tito Livio, XXXV, 22, 5). La
noticia es excesivamente fragmentaria, pero la idea que
intentamos explicar aparece con claridad: Ilerno además
de ser rey, o dado que lo es, es sobre todo jefe de guerra
de una coalición de diferentes etnias hispanas que, sin
duda, tuvo que pasar por mecanismos electivos del tipo
de los indicados más arriba para alcanzar esa posición.

Pero hay más, en los distintos casos examinados en
este capítulo, lo normal es la aparición de liderazgos
temporales a gran escala precisamente en caso de guerra
-Ortiagón entre los gálatas, Casivelauno entre los britanos,
Vercingetorix entre los galos, Concolitano y Aneroesto
entre los celtas de Po, el mismo Viriato entre los Lusitanos,
la acción supracomunitaria de cada uno de ellos
difícilmente tiene sentido al margen de la guerra a la que
está sometido su pueblo y, por otro lado, parece claro que
en todos los ámbitos señalados existen mecanismos, más
o menos eficaces, para elegir dirigentes comunes en
situaciones extremas -dirigentes que, además, se nos

presentan como reyes u operando con elementos
simbólicos propios de la realeza. Obviamente, la
indicación de esta semejanza no prejuzga nada sobre el
modo de organización social y política de base en cada
uno de los casos considerados.

Un punto que deja poco lugar a la discusión es la
existencia entre los celtíberos de una bien definida
jerarquía social. Una fuente privilegiada para su
conocimiento son las necrópolis y los ajuares depositados
en sus tumbas. Por desgracia, de unas 10.000 tumbas
celtibéricas excavadas entre 1905 y 1985 sólo alrededor
de 500 forman conjuntos cerrados aprovechables para su
estudio con criterios arqueológicos modernos (Lorrio
1997: 19). Esto quiere decir, por ejemplo, que era
frecuente reunir los hallazgos de un yacimiento sin separar
ni catalogar las piezas de ajuar correspondientes a cada
tumba. La información que se perdió de esta forma es
enorme y es un duro trabajo de los arqueólogos actuales
reconstruir secuencias cronológicas fiables y estudios de
evolución de tipologías y de formas de sociabilidad
(jerarquía, especialización de trabajo, división por sexos y
edades, etc.) a partir de tumbas bien excavadas en la
masa de materiales legados por la antigua arqueología.
Con todo es significativa la existencia de una sociedad
fuertemente jerarquizada. Por ejemplo en Aguilar de
Anguita destaca la riqueza de los ajuares de dos tumbas
sobre las 5000 que forman la necrópolis y que sin duda
correspondían a los dirigentes de la sociedad en su
conjunto65.

Más relieve tiene para nosotros el capítulo de las
instituciones políticas de los celtíberos. Una parte ya se ha
tratado al presentar las menciones de reyes y jerarquía
social en la epigrafía celtibérica (supra, p.37).
Lamentablemente con esos testimonios apenas es posible
ir más allá de la simple constatación de la existencia de
esos reyes, sea como soberanos efectivos, como dioses, o
como magistrados que utilizan elementos de simbología
propia de la realeza. Por otra parte, examinábamos las
fuentes literarias (supra, p.39) en las que, sobre todo,
destacábamos el caso de las parejas de reyes o dirigentes,
que en algunos casos además eran hermanos, pero en los
casos mejor atestiguados no eran celtíberos y, por ello,
sugeríamos que se estábamos ante una adopción de la
ideología y usos de la realeza céltica por parte de sus
vecinos. Naturalmente esto invita a formular la hipótesis de
que, al menos en el siglo III a. de C., una realeza con esos
mismos rasgos estaba vigente entre los celtíberos, pero es
imposible ir más allá, y sobre todo es imposible saber sobre
qué ámbito(s) ejercerían su poder esos hipotéticos reyes.

65

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela

64 Lorrio 1997: 315-18, pone de relieve cómo la arqueología percibe el carácter militar de este grupo al señalar el contraste entre el porcentaje de ajuares
funerarios de guerreros en el área arévaca (35 ó 44 %) con los de otras zonas (17 ó 13 %). La mayor parte corresponde a infantes. Pero no me convence
su argumento de que la desaparición de armas de los ajuares se relacione con la aparición de oppida y de una vida urbana (1997: 316), puede ser cierta
la correlación cronológica detectada por la arqueología, pero esto no convierte al segundo fenómeno en una explicación del primero, sobre todo cuando
observamos a ciudades y etnias protagonizando, precisamente, encarnizadas guerras contra Roma.

65 Entre 11 y 16 objetos depositados en sus tumbas contra los entre 4 y 9 elementos habituales en las restantes, destacando también la calidad de las piezas,
Lorrio 1997: 111-146.



66

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica

Cuando tenemos información literaria contrastada
sobre los celtíberos, los reyes son puramente marginales.
Ya nos hemos referido a Ilerno, de celticidad en todo caso
dudosa, y podemos evocar a Thurro, citado como regulo
celtibérico por Tito Livio (XL, 49). En cuanto a Olíndico,
(citado por Tito Livio y Floro), probablemente sea un
personaje de corte sacerdotal que asume la dirección
política de los celtíberos (Marco 1994a: 374-5; Sopeña
1995: 43-9; pero véase García Teijeiro 1999). Tampoco
tiene sentido insistir en el señalado papel de Caro de los
segedenses y de Ambón y Leukón de los arévacos, como
los jefes de guerra representativos de una comunidad que
trasciende los límites de su ciudad de procedencia. Con
toda seguridad estas alianzas se basaban en una
ideología que las propiciaba tal vez reflejada en la
presentación de los segedenses como socios et
consanguineos de los arévacos (Floro, I, 34, 3), o la
mención de éstos como "hermanos" de los numantinos
(Apiano, Iber., 93).

La base institucional sobre la que se asentaban estas
situaciones, que pudo inspirar a los autores clásicos que
leemos, es la hospitalidad. En efecto, tenemos
atestiguadas numerosas tabulae o tesserae hospitalis
mediante las cuales distintas partes, normalmente grupos
de parentesco o gentilidades, realizan pactos por medio
de los cuales establecen lazos de amistad (Lorrio 1997:
318-27). Es más, el caso concreto del hospitium
establecido entre el celtíbero Pirreso y el romano Ocilis,
tras un combate singular (Valerio Máximo III, 2, 21),
proporciona un ejemplo de la ambigüedad de la relación
hospes / hostis de raíz indoeuropea: se establece la
amistad con el mismo individuo o grupo con el que es
verosímil que haya guerra (Benveniste 1983: 61-3).

Hace poco tiempo se ha replanteado con claridad
(Ciprés 1993: 120-30) cómo los jefes y notables
celtibéricos precisaban rodearse de un grupo de
seguidores fieles hasta la muerte para alcanzar una
posición social por encima de otros en un medio social
competitivo (Plutarco, Sertorio 14; Apiano, BC, I, 112).
Entre los testimonios que describen la institución destacan
el un caso particular y una mención general. El primero es
el caso de Alucio, descrito con sumo detalle por Livio en
una historia de finalidad propagandista para el romano
Escipión, de quien era prisionero. Livio lo presenta como
princeps (XXVI, 50, 2) y un poco más adelante Escipión lo
reconoce como amicus del pueblo romano (XXVI, 50, 7),
finalmente recluta a 1400 jinetes escogidos para luchar
con el romano (XXVI, 50, 14). Traducido a términos
institucionales, lo anterior implica el desempeño de una
jefatura militar que tal vez implicaba el título de rex, pues
Alucio es un princeps de los Celtíberos (¿una coalición de
distintas ciudades y/o etnias, o una mera mención del
grupo de procedencia sin más, recordemos a nuestro
princeps Cantabrorum?), reconocido como amicus,
fórmula típica para identificar a reyes aliados de Roma

(recordemos a Indíbil, Edecón, Cogidubno, etc.), que
como contrapartida acude con su ejercito de clientes /
devotii a luchar junto al romano. También es interesante la
noticia de Salustio, Hist., I, 125, que menciona la institución
de la devotio como Celtiberorum more, y a los reges como
beneficiarios. Sin embargo, no cita a ningún personaje
beneficiado por el uso.

Lo normal es, pues, que los individuos que conocemos
en el siglo II a. de C. relacionados con la devotio
aparezcan muy desdibujados en cuanto a su papel
institucional preciso, si es que desempeñaban alguno.
Destaca el caso de Retogenes de Numancia, rico y
valeroso, que cuenta con seguidores personales,
mencionados como philoi (¿=devotii?) y que
aparentemente actúa por su cuenta (Apiano, Iber., 94;
Valerio Máximo, III, 2, ext. 7). 

Pero conocemos también ciudades regidas por
instituciones colegiadas, como el senado de Lutia (Apiano,
Iber. 93) o la boulé de Belgeda (Apiano Iber. 99-100; Fatás
1986). Instituciones cuyo poder tenía un alcance limitado,
como muestra la desobediencia de los iuniores de Lutia a
sus mayores cuando acudieron en ayuda de los
numantinos. Sin duda la guerra y los usos guerreros tenían
un papel también institucionalizado que podía chocar con
otras instancias de poder en la sociedad (Ciprés 1993: 97-
135).

Las fuentes literarias nos permiten seguir la fundación
de algunas ciudades. Segeda se funda mediante la
agrupación de ciudades más pequeñas (brachytéras
póleis) en el mismo punto fortificado (Apiano, Iber., 44;
Diodoro, XXXI, 39), cosa que no consienten los romanos
(en Apiano, Iber., 100, Didio también prohibe amurallar
Termesa). 

Pero los romanos también llevan iniciativas
comparables. Nos han quedado detalles de la fundación
de Complega por T. Sempronio Graco (180-179 a. de C.),
como culminación de una dura campaña. Apiano (Iber., 43)
nos dice que Graco fundó una ciudad con los habitantes
más pobres entre los que repartió tierras: toùs dè apórous
synóikize, kaì gên autoîs diemétrei. El vocabulario evoca
una fundación colonial: se trata de reemplazar las
estructuras políticas destruidas en el curso de la campaña
(mató a la mayor parte de los 20.000 que le atacaron) por
otras favorables a los romanos. Muy parecido es el
tratamiento de los últimos coletazos de las guerras de
Viriato por Q. Servilio Cepión (cos. 140 a. de C.). Tras
derrotar a Tántalo, sucesor de Viriato, Cepión cedió a los
lusitanos chóran kaì pólin (Diodoro, XXXIII, 1, 4). Sólo tras
la derrota de sus enemigos, los romanos consienten que
se establezcan en estructuras políticas subordinadas.

En una no nombrada ciudad cerca de Colenda, Apiano
cuenta que estaba habitada por celtíberos de reclutamiento
heterogéneo (migádes Keltibéron), aliados de Mario en sus
campañas contra los lusitanos y que, como recompensa,



recibieron ese asentamiento con acuerdo del Senado
romano. Se trata de un sinecismo de grupos de población
prorromanos con agrupamiento de población. Pero,
aunque los celtíberos aparecen bajo un ángulo favorable,
como aliados de Roma, es imposible entender su situación
sin un previo proceso de destrucción de sus entidades
étnicas y políticas durante la conquista. En todo caso,
según Apiano, los habitantes de esta comunidad, a pesar
de que habían recibido las tierras necesarias para subsistir,
se dedicaban al "bandidismo" debido a su pobreza (Iber.,
100: elésteuon d'éx aporías hoûtoi), razón por la cual Didio
termina con ellos a comienzos del siglo I a. de C. (García
Quintela 1999: 132-9).

Estas fundaciones, impulsadas o controladas por
Roma difieren sustancialmente de lo que pudiera ser un
proceso endógeno de creación de ciudades, pues se
basan siempre en una derrota, destrucción o sometimiento
previo de los presuntos beneficiados por la medida
romana. Afortunadamente conocemos entre los celtíberos
una ciudad con un proceso institucional endógeno
relativamente claro.

Se trata de Contrebia Belaisca, ciudad sobre la que
disponemos de una documentación excepcional
consistente en tres textos oficiales, en soporte de bronce,
dos de ellos en escritura ibérica y lengua celtibérica y el
tercero en escritura y lengua latinas66 y todo parece
indicar que la cosecha de documentación epigráfica de
esta ciudad seguirá aumentando (Villar, et al., 2001, han
publicado el Cuarto Bronce de Botorrita). Desde su
descubrimiento, estos textos han sido objeto de una
incesante revisión desde los puntos de vista paleográfico,
lingüístico o histórico. Pero, curiosamente, son muy
recientes dos aportaciones que aclaran de forma
sustancial su comprensión.

Por una parte, J. Velaza propone cambiar la lectura de
una palabra que aparece en la cara B del primer bronce
catorce veces, con argumentos paleográficos y teniendo
en cuenta recientes aportaciones desde el punto de vista
lingüístico y epigráfico de F. Villar y F. Beltrán. Se trata del
término hasta ahora leído bintis e interpretado como el
nombre de un magistrado, en este caso cada uno de los
catorce relacionados con el término. Pues bien, según
Velaza, se debe leer kentis e interpretarse como el
desarrollo natural de ke, abreviatura bien conocida que
significa "hijo". Estos kentis se relacionarían con toda
normalidad con el patronímico en genitivo que le precede
en cada caso (Velaza 1999: 673-9). Esta propuesta tiene
un calado histórico que el autor apenas enuncia (por
ejemplo el cambio de lectura del silabograma antes
interpretado como bi implica el paso de la mención de

origen lubinas a lukenas en ese mismo documento y, como
consecuencia, la búsqueda de un topónimo *Lucena con
el que relacionarlo, (Velaza 1999: 677), esta lectura obliga
además a una comprensión distinta del marco institucional
de la ciudad.

En esta línea se sitúa la aportación de F. Marco que
prefiere no salirse de la lectura tradicional para avanzar su
propuesta para la cual la aceptación de la lectura de
Velaza poco cambiaría, a mi entender. Explica F. Marco la
formación de Contrebia situándola en paralelo con otros
casos de formación de ciudades por sinecismo conocidos
en el mundo griego e itálico. Parte de la consideración de
la cara B del Primer Bronce ocupándose de los cuatro
nombres (en ablativo indicando el origo) con los que se
relacionan la totalidad de los catorce individuos
mencionados. Tradicionalmente interpretados como
nombres de ciudades, constata F. Marco, que no aparecen
citados en ningún otro lugar en un ámbito espacio-
temporal bien documentado, al menos en ese aspecto.
Por lo tanto esos cuatro grupos serían subdivisiones
internas de la ciudad con base en grupos de parientes
(Marco 1999a: 271-2 y 279).

Ahora bien, la explicación etimológica del nombre de
Contrebia incide en la conclusión anterior67 . En efecto,
Contrebia significa "conjunto de casas" o "reunión de
viviendas" formándose a partir de la raíz céltica *treb- que
significa "morar" o "habitar" persistente en la toponimia
(Trébago, Soria) y la teonimia (Trebopala, Trebarune, en
lusitano), destacando en especial dos divinidades
británicas de nombre idéntico a la ciudad celtibérica: Deo
San(cto) Contre(bi); Deo Ialono Contre(bi). En definitiva la
palabra desglosada como con-treb-ia sería prácticamente
paralela en su formación al griego syn-oik-ía, e igual al
galés cantref, que designa a una agrupación territorial de
familias, teóricamente cien (Marco 1999a: 272, con las
referencias oportunas).

Asienta F. Marco esta propuesta en la consideración
del texto como una ley sacra (siguiendo a W. Meid) y que
este tipo de documentos se presta de forma especial a
mantener fórmulas arcaizantes tanto en casos helenos
como itálicos que trae a colación de forma pertinente.
Concluye este autor protegiéndose contra la posibilidad de
ser atacado de defensor de una fenecida hipótesis
gentilicia para explicar la situación de la Contrebia histórica
y considera que la situación no implica en absoluto la idea
de un protagonismo de grupos familiares en la ciudad
celtíbera de inicios del siglo I a. de C. (Marco 1999a: 278).

Podemos explicar esto con otras palabras. Según el
argumento de F. Marco estamos ante una doble presencia
y, en cierto modo, "conciencia" de formación de la ciudad

67

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela

66 Se citan comúnmente por su orden de aparición: Bronce de Botorrita, mientras fue el único, o Primer Bronce de Botorrita; Segundo bronce de Botorrita, o
bronce latino distinto del celtibérico anterior, mientras hubo esos dos; y Tercer Bronce; también se pueden citar por las siglas que les otorga J. Untermann
en su MLPH IV.

67 Existen otras dos Contrebias (Cárbica y Leucade) en Celtiberia, por lo que se debe tener en cuenta que la elucidación de problemas relativos a la Contrebia
Belaisca, mejor conocida, posiblemente tengan un alcance para toda el área celtibérica.



a través del propio nombre con-tref y de una enumeración
de los cuatro grupos que contribuyeron a esa formación.
En este sentido tendríamos un tiempo doble. Por una parte
el momento de formación de la ciudad, obviamente
consciente, conciencia expresada en el nombre que,
como decíamos, se repite hasta tres veces en Celtiberia.
Por otra parte, el momento de redacción del documento
sacro en el que las circunstancias fundacionales se reviven
de alguna forma recordando a los grupos participantes en
ese  momento. 

Pero ese tiempo doble implica, además, una
pertenencia social doble, también consciente. Por una
parte estaría la conciencia de pertenencia a la ciudad
(¿con una noción de ciudadanía, como quiera que se
entienda entre los celtíberos?) y por otra parte estaría la
conciencia de pertenencia al grupo de parentesco (si es
que esos cuatro grupos menores lo son), pues tal grupo
no desaparece sino que se subsume como constituyente
de la propia ciudad, realidad socio-política primera en el
momento de redacción del documento.

Así pues, la situación político-institucional de Celtiberia
en el momento que nos interesa difiere bastante de los
demás casos antiguos considerados. 

En primer lugar, la naturaleza de nuestras fuentes es
muy diferente. Polibio y Tito Livio quedan en un segundo
plano mientras que son fundamentales para los galos
cisalpinos y gálatas. Por otra parte la documentación
epigráfica autóctona es importante, aunque difícil de
interpretar.

En segundo lugar, las ciudades tienen un
protagonismo tal vez solo comparable con el que
presentan los grandes oppida de Galia central.
Correlativamente la noción de etnia se difumina, aunque
en nuestra opinión no tanto como aparece en algunas
interpretaciones modernas.

En tercer lugar, la existencia de una jerarquía social es
evidente. Pero los pormenores que adoptan las
instituciones a través de las que actúan políticamente los
dirigentes sociales son muy borrosos. Por un lado existen
reyes, pero cuando tenemos información continua desde
el fin de la Segunda Guerra Púnica, parecen una institución
en repliegue o sólo activada (¿parcialmente?) a través de
la elección de jefes de guerra de coaliciones de ciudades
y/o etnias indígenas. Otros individuos son magistrados en
diferentes ciudades, en las que también conocemos
consejos más o menos influyentes y es probable que este
tipo de individuos sean los enterrados con ajuares
comparativamente más ricos.

La estructura político-territorial también resulta más
borrosa en los testimonios literarios, y los avances desde
la perspectiva de la arqueología espacial no entran
fácilmente en el campo político (sí, por el contrario, en el
económico). Por ello y tal vez simplificando excesivamente
podamos proponer tres formas de agrupación
diferenciadas pero cuyos integrantes tal vez no son
homogéneos entre sí. 

La forma de agrupación más laxa sería la constituida
por el éthnos o cualquier coalición en que estas entidades
desempeñasen algún papel. Sería operativa sobre todo en
tiempo de guerra para elegir a los jefes militares y, tal vez,
indicar las líneas generales de las operaciones militares a
seguir o de las iniciativas diplomáticas que llevar a cabo. 

En segundo lugar estarían las ciudades, evocadas por
Plinio cuando las enumera por populi, gobernadas por una
aristocracia de la que saldrían los magistrados y un
consejo, muchas veces acuñan la moneda que define sus
respectivas áreas de influencia económica. No es
necesario que nos detengamos más en ellas.

Pero, en tercer lugar, existía una viva conciencia de que
las ciudades estaban formadas por agregados de
entidades menores que aparecen de formas muy
diferentes en la documentación: las pequeñas ciudades
que confluyen en Segeda, los grupos indefinidos
evocados por el término Con-trebia o, más en concreto,
los cuatro grupos del Primer Bronce de Botorrita. Incluso si
pasamos del proceso endógeno al exógeno recordemos a
los celtíberos mezclados con los que los romanos
promueven la fundación de la ciudad cercana a Colenda.

Sin duda como grupos sociales - fuerzas militares de
origen variado en este último caso, los aparentes
gentilicios que confluyen en Contrebia -, o como entidades
territoriales -las pequeñas ciudades de Segeda o los
enclaves denominados de formas muy diversas que
salpicaban el territorio celtíbero - este tercer nivel de
agrupación tenía una entidad real, que no se debe
menospreciar pues sin duda constituye, en su probable
diversidad, la célula de organización elemental que
conforma el conjunto del entramado socio-político
celtíbero. ¿Sería posible incluir entre estos grupos de
tercer nivel a los grupos gentilicios que desarrollan una
"política exterior" a través del establecimiento de lazos de
hospitalidad atestiguados por las tesserae hospitalis? No
olvidemos que, en última instancia, un acuerdo entre
grupos preexistentes como el que implica la fundación de
una Contrebia podría ser, en cierto modo, una expresión
de la concesión de una hospitalidad recíproca
generalizada entre los componentes dados68.

68

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica

68 Véase, desde otro punto de vista, una contribución a la definición de la territorialidad de las ciudades celtíberas en García Quintela, 1999-2000.



GALOS

El examen de las claves socio-políticas que articulan el
mundo galo es el más difícil de los que nos ocupan. Ello
se debe a una conjunción de factores como la
comparativamente mayor documentación disponible, la
amplitud del territorio a considerar, con una indudable
existencia de diferencias en su seno, o la diversidad de las
aproximaciones vigentes entre los estudiosos. Por ello lo
que sigue no es más que la presentación de un cuadro
sintético de elementos de relieve socio-político,
construidos o destacados bajo la óptica del análisis
comparativo que nos guía.

El territorio que terminará conformando las tres
provincias galas de Roma pasó por una compleja serie de
vicisitudes a lo largo de la Edad del Hierro que se conocen
básicamente gracias a la documentación arqueológica.
Sin embargo, las formas de organización política de sus
pobladores se conocen a partir del momento en que
chocan con el poder imperial de Roma gracias a dos
testimonios fundamentales. Por una parte está el retrato
que de sus enemigos presenta César en La Guerra de las
Galias y, por otra, la descripción de geografía humana o
política de la Galia que presenta Estrabón, contemporáneo
de Augusto, en el libro IV de su Geografía. A su vez
Estrabón utiliza dos fuentes principales: el filósofo y
polígrafo Posidonio, (muerto hacia el año 80 a. de C.) cuya
información remite a una generación anterior a César, e
información contemporánea al momento en que escribe.
Es decir, con César y Estrabón tenemos informaciones que
se extienden a lo largo del primer siglo antes de nuestra
era que reflejan la situación inmediatamente anterior a la
conquista y la inmediatamente sucesiva, con las primeras
medidas de los romanos por asegurar el control político
del territorio. Naturalmente, estas fuentes han sido
sometidas a una intensa crítica y no siempre son lo
fidedignas que desearíamos (véase el estudio clásico de
Rambaud 1966, y, en último lugar, Lewuillon 1999). 

Un punto en el que se insiste recientemente, tras una
etapa en la que no se hacía hincapié en la cuestión, es la
diversidad que presenta la Galia cuando los romanos
emprenden su conquista. Coexisten diversos dialectos
(Lambert 1997:9, 18-9) diversos grados de evolución
política (Lewuillon 1999: 112-5) e incluso es posible que
haya variantes religiosas (Brunaux 1996)69, por no insistir

en el tema de la etnicidad, difícil de discernir en muchos
casos y, todavía más difícil, sacar consecuencias
significativas70. Desde el punto de vista socio-político se
destaca, sobre todo, la evolución hacia formas estatales
en la zona centro, sin equivalentes más al norte, entre los
belgas, grupo de etnias mixto con elementos germanos y
celtas, o al sur entre los habitantes de los Alpes. Por otra
parte, aún dentro de ese cuadro general, en cada civitas,
en cada cantón, las opciones de gobierno que tendían
hacia la centralización o hacia cierta laxitud tenía sus
defensores con frecuencia enfrentados, por lo que la
detección de distintos grados de centralización siempre
debe verse en una dimensión dinámica. La situación que
presenta un testimonio dado es la pertinente para su autor
en el momento que presenta la noticia, nada indica que
esa situación sea duradera ni generalizable. Es una suerte
que César, para vencer, explotase las querellas entre las
facciones de los galos. Aunque exagere, o no aporte todos
los datos que nos gustaría conocer, esto permite detectar
formas de dinámica social interna en esas comunidades,
lo que no es frecuente en los estudios de protohistoria
(Nash 1978, Roymans 1990, Lewuillon 1999).

Los estudios sobre la organización socio-política de la
Galia perromana estuvieron hasta fechas recientes
estancados en los resultados logrados hace ya decenios
por C. Jullian (1993) y H. Hubert (1988), que se siguen
reeditando. Y aunque trabajos más recientes, basados en
renovados análisis de una documentación arqueológica
en constante progresión, invitan a matizar ciertos aspectos
de las conclusiones de aquellos sabios, la sistematización
de la documentación literaria que efectuaron sirve todavía
como base para cualquier análisis en otros temas. En
cuanto al tratamiento de las fuentes literarias también cabe
destacar, dentro de los trabajos recientes, la metodología
antropológica que sobre los textos clásicos aplican
autores como N. Roymans o S. Lewuillon.

Evolución protohistórica y oppida

El conocimiento de la evolución de las sociedades
protohistóricas de la Galia se ha afinado recientemente
como resultado de los trabajos de una corriente etno-
arqueológica que estudia la cultura material en
combinación con las fuentes clásicas y el comparatismo
antropológico para elaborar sus explicaciones. Una

69

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela

69 La cosa es cierta, el panteón de una ciudad no coincide necesariamente con el de su vecina. Pero deducir de ello que se trata de "religiones" diferentes
es un grave error. Tampoco los panteones de las ciudades griegas de la antigüedad son idénticos y es tan legítimo hablar de la religión de Argos o de
Tebas, en la medida que consideramos su panteón y ciclo mítico específicos, como de la religión griega, en la medida que los ejemplos anteriores son
manifestaciones concretas de una serie de creencias y prácticas compartidas por todos los griegos. Lo mismo puede decirse, incluso, de la religión católica,
donde cada pueblo o ciudad rinde culto a su santo patrón específico con formas rituales a veces claramente diferenciadas cuando se entremezclan con
tradiciones folclóricas locales. ¿Tendríamos que hablar, siguiendo a Brunaux lamentablemente seguido por otros, de las "religiones católicas", o de las
manifestaciones particulares, locales, de la "religión católica"? Obviamente la expresión "religiones católicas" implica una contradicción en los términos y es
un sin sentido, pero sin llegar a ese extremo lo mismo ocurre con las "religiones griegas" o las "religiones galas". El fondo de la cuestión es la confusión entre
el estado de la documentación que permite conocer una realidad y esa realidad y no reconocer que ante una documentación parcial estudiamos solo
una parte de la realidad en la que se inscribe.

70 Roymans 1990:11-5; basándose en pasajes como César, BG, I, 1, o Estrabón IV, 1, 1.



muestra de sus resultados son los trabajos compilados
por B. Arnold e D.B. Gibson en Celtic Chiefdom, Celtic
State. En su introducción los editores plantean una síntesis
sobre el desarrollo social de la Europa protohistórica
desde la Edad del Bronce (Arnold y Gibson 1995: 1-10)

Según estos autores, las primeras jefaturas emergen
en la Europa no mediterránea en la Edad del Bronce
antigua, desarrollándose hasta época romana a lo largo
de un proceso de complejización creciente. Indicios de
este proceso son la expansión de las redes de intercambio
comercial de materias primas, la consolidación
progresiva de grupos aristocráticos, representados
arqueológicamente por el aumento del número y tamaño
de los objetos ostentosos en bronce y oro, técnicamente
cada vez mejor elaborados. Por lo demás, la relación entre
estos factores es de completa interdependencia. El
incremento de la actividad comercial incentiva la aparición
de grupos favorecidos por las posibilidades de
acumulación de riquezas, debido a su creciente
capacidad de consumo, mientras que las aristocracias
estimulan constantemente el desarrollo de la producción y
el mercado de objetos suntuarios.

Estos factores confluyen entre el Bronce Final y la
primera Edad del Hierro en la proliferación de pequeños
poblados fortificados en altura en torno a los cuales se
encuentran hábitats abiertos periféricos. Este proceso
culmina en la Europa centro-occidental con la formación
de comunidades políticas centralizadas en torno a núcleos
fortificados más densos y con mayor área de influencia,
entre finales del período hallstáttico y los comienzos del
laténico (600-400 a. de C.). A este momento corresponden
las llamadas "residencias principescas", hábitats
fortificados en altura que se definen por la concurrencia de
otra serie de factores como su importante extensión y
monumentalidad, la localización estratégica en torno a vías
de comunicación y la frecuente proximidad de túmulos con
abundantes depósitos funerarios especialmente ricos en
materiales de origen mediterráneo (Brun 1988). Aparte de
funcionar como residencias de los príncipes gobernantes
y capitales de las jefaturas correspondientes, estos
asentamientos poseerían otros elementos relevantes
como son talleres industriales, centros de mercado y
lugares de culto (Arnold y Gibson 1995: 5-8). Finalmente,
los diferentes componentes aludidos definen estos
enclaves como los centros políticos, económicos y
territoriales de los grandes "principados" célticos de la
primera Edad del Hierro, de los que dependerían
directamente otras jefaturas menores nucleadas en torno a
las residencias fortificadas de los jefes subalternos (Brun
1987: 80-1).

El modelo político característico de este período se
vería afectado al comienzo de la segunda Edad del Hierro
por la desaparición de las redes de intercambio con el
Mediterráneo, coincidiendo con los movimientos de
población acontecidos desde comienzos del siglo IV a. de

C., entre ellos están bien documentados en los textos
clásicos los que se dirigen hacia la península itálica (Galia
Cisalpina) y Asia Menor (Galacia). Las transformaciones
acontecidas en este período tendrían como resultado el
declive del poder de los príncipes y la limitación territorial
de las comunidades a un plano local, lo cual, sin embargo,
no repercutiría en la jerarquía interna de las nuevas
comunidades, como se deduce de la riqueza que todavía
manifiestan muchos de sus monumentos funerarios. La
expansión céltica finalizaría hacia la segunda mitad del
siglo III a. de C. y, tras un período de florecimiento de unas
pocas grandes ciudades abiertas, aparecería la última
fase de evolución independiente de la Céltica continental,
la que corresponde a la "civilización de los oppida",
realidad con la que se encontraron los romanos cuando
conquistan la Galia. Esos grandes centros fortificados
concentraban, principalmente, la producción artesanal y
los circuitos comerciales (acuñaban moneda), y
desempeñaban el papel de lugar central respecto a
amplios territorios ocupados por aldeas abiertas y granjas
localizadas en las tierras bajas (Brun 1995: 16-7).

Sin embargo, se cuestiona la interpretación tradicional
de los oppida como centros políticos y núcleos
densamente poblados. En efecto, parece haber rastros de
una especialización funcional que afectaba a las grandes
fortificaciones y a otros núcleos periféricos inferiores (Wells
1995: 90 ss.) En este sentido es interesante una
apreciación de C.L. Crumley, basada en la comparación
entre los dominios políticos de los hermanos eduos
Diviciaco y Dumnorix, uno urbano y otro rural. Este autor
advierte que el primero, aliado de César, no podía
asegurar el abastecimiento del cereal exigido por el
romano porque, aunque desempeñase la magistratura de
vergobreto de los eduos en el oppidum de Bibracte, no
podía influir sobre los campesinos bajo el control de
Dumnorix, quien a su vez percibía desde hacía años los
impuestos del pueblo (César, BG I 16-18; Crumley 1995:
27-8). Por lo tanto el modelo urbano relativamente reciente
no oculta el predominio de los asentamientos y economía
rurales en la sociedad gala del siglo I a. de C., lo que pone
en evidencia, al mismo tiempo, que "la organización socio-
política jerárquica no implica necesariamente una jerarquía
de los hábitats" (Crumley 1995: 29-30) 

Se suele aplicar la teoría geográfica y arqueológica del
"lugar central" para explicar la elección de los lugares
destinados a capitales de civitates. Esto supone que se
privilegian las ventajas económicas de los lugares
escogidos. Pero este modelo no es enteramente
satisfactorio dado que para controlar determinado territorio
tributario, las potencialidades del "lugar central" no son
aprovechables de igual modo desde el punto de vista de
la rentabilidad económica, que de las necesidades
sociales o político-administrativas (Büchsenchütz 1995:
61). Los datos sobre la cuestión pueden ser engañosos
como veremos a continuación.

70

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica



En efecto, muchos oppida se ubican en lugares que
controlan áreas de explotación de recursos importantes
(minas de hierro, metales preciosos, etc.), o aprovechando
vías de comunicación entre zonas geo-morfológicas o
ecológicas diversas, beneficiándose, por consiguiente, de
buenas condiciones con respecto al comercio (Nash 1978:
458) Pero, precisamente por localizarse preferentemente
en sitios donde confluyen unidades geográficas
diferenciadas, es por lo que muchos oppida coinciden con
las divisorias topográficas naturales (ríos, montes,
bosques) que sirven de frontera entre diferentes territorios
políticos (Ó Ríain 1972: 12-6), que también tenían valor
simbólico como muestra la prohibición que caía sobre los
vergobretos eduos de salir de su territorio (César, BG, VII,
33, 2; cf. I, 2, 3-4, las precisiones sobre las fronteras de los
helvecios).

Con todo, esta pauta de localización no es una
novedad con respecto a los centros económicos
tradicionales de las comunidades galas. Pues muchos
oppida continúan, a partir de cierto momento, los antiguos
centros de mercado donde se celebraban las asambleas,
se emplazaban los santuarios y se acudía en busca de
refugio, cosas que caracterizaban a estos núcleos como
lugares neutrales y de reunión pacífica. En la geografía
galo-romana el emplazamiento de estos enclaves se
revela con frecuencia mediante el topónimo latino forum
(Forum Iulii, Neronis, Segusiavorum, etc.). Si nos
remontamos a la época prerromana, se aprecian líneas
fronterizas repletas de *Equoranda (de etimología
controvertida), topónimo galo que corresponde al latín
Fines y señala la localización de santuarios prerromanos
(Ó Ríain 1972: 14; Nash 1978: 465-6). También destacan
entre los topónimos de oppida los compuestos con lanum
(Mediolanum, Vindolana, Vicolanum).

El elemento -lanum fue estudiado por Ch.-J.
Guyonvarc'h partiendo de su frecuencia como topónimo
en las Galias en el compuesto Mediolanum "llanura
central", lo que resulta paradójico tratándose de la
designación de oppida. Pero estos topónimos se sitúan en
el plano de una geografía sagrada. Según Guyonvarc'h:

"Es imposible disociar -lanum de lanos 'pleno', con el
sentido conexo (pero non secundario) de 'perfecto,
completo', por lo que estos topónimos deben indicar
lugares en los que se puede realizar una especie de
plenitud religiosa, un 'centro de perfección'" (1961: 157
y passim)

Es decir un santuario. Así pues, las ciudades galas que
llevan estos topónimos indican su posición fronteriza,
especialmente en sentido religioso (Renardet 1975: 28-32).

Por otra parte, muchos oppida del período La Tène
final son centros políticos, sede a las magistraturas de las
civitates. Aunque nada indica que los centros de mercado

o santuarios de los que surgieron fuesen con anterioridad
residencia de autoridades políticas. Las residencias de los
reyes en tiempos de César podían estar, como la del
eburón Ambiorix, en medio de los bosques y junto a los
ríos (BG VI, 30, 3), lo que nos devuelve a un medio rural y
a lugares fronterizos - el término común para denominar
hábitats aislados es aedificia (BG IV 19,1; VI 43,2). 

Los acontecimientos que impulsaron la invasión gala
del norte de Italia sirvieron a Tito Livio (V 34-35) para relatar
el reinado de Ambigato, rey supremo de los biturigos,
plagado de elementos de leyenda. Detalles como la
supremacía de los bituriges sobre toda la Céltica, o la
presentación del rey como un gobernante virtuoso y rico,
bajo cuyo mandato la Galia disfrutaría de una prosperidad
inusitada, conectan el reinado de Ambigato con el ideal
bien conocido del buen rey como fuente de todos los
bienes. Más en concreto, si consideramos el sentido del
étnico Bituriges "reyes del Mundo" y el de su centro
religioso Mediolanum "llano del medio" localizado cerca de
Saint-Amand (departamento del Cher)71 se infiere la
derivación de estas nociones de la concepción
indoeuropea del Mundo como un reino que, sometido a la
soberanía de un rey universal, gira en torno a un centro
sagrado (Le Roux 1961). 

Debe insistirse en la diferencia entre la noción religiosa
de centro y la noción de capital política pues entre los
biturigos están bien atestiguados ambos lugares. El centro
religioso, Mediolanum, estaría en la periferia del territorio
de la civitas, mientras que la capital política, Avaricum
(Bourges), ocuparía aproximadamente el centro, además,
a ojos de César, su conquista implicaba la de toda la
civitas (BG, VII, 13, 3 y 15, 4). Sin embargo, los celtas
(ínsubros) que llegan formando parte de una agrupación
de pueblos galos al valle del Po comandados por
Belloveso el sobrino de Ambigato, funden ambas nociones
al establecer en Mediolanum (Tito Livio, V, 34) su capital a
la vez política y religiosa. Parece, pues, que la noción de
capital era fundamental siendo su dimensión religiosa
comparable en importancia con otros aspectos materiales. 

Un pasaje de César sistematiza la inestabilidad política
por la que atravesaban los galos del siglo I a. de C. y, de
paso, proporciona interesantes datos sobre su estructura
y funcionamiento en la medida que generaliza nociones
que nos resultan familiares:

"En la Galia, no sólo todos los pueblos (civitates), y en
todos los distritos y comarcas (atque in omnibus pagis
partibusque), sino también casi todas las familias
(domi), se dividen en bandos, siendo jefes (principes)
de estos bandos los que a juicio de los otros tienen
mayor prestigio (summam auctoritatem) a cuyo arbitrio
y parecer se deja la decisión de todos los asuntos y
deliberaciones. Lo cual parece ser una institución

71

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela

71 Documentado entre los biturigos en la Tabla de Peutinger, Gregorio de Tours, cuños monetales merovingios, etc.; Guyonvarc'h 1961: 146-7.



antigua (antiquitus institutum), que tiene por objeto que
a ningún plebeyo le falte amparo contra un poderoso;
pues nadie consiente que los que le siguen sean
oprimidos ni vejados, y, si así no lo hace, pierde toda
autoridad entre los suyos. Este mismo régimen se
observa en el conjunto de toda la Galia; pues todos
sus pueblos (civitates) están divididos en dos
facciones" (BG, VI, 11, 2-5).

El panorama descrito por César corresponde a una
sociedad en plena crisis. Pero además de presentar esta
coyuntura, el pasaje también informa sobre la constitución
orgánica de las comunidades: domus, pars, pagus y
civitas, y un antiquitus institutum que es preciso identificar. 

Parentesco

Que pueblos, cantones y aldeas estuviesen divididos en
facciones políticas no ofrece problemas. Menos
comprensible es que se extiendan los conflictos in singulis
domibus, si entendemos con esta expresión familias de
tipo romano. Debido a lo extraño de esta afirmación
algunos quisieron ver tras la fórmula latina la referencia a
una agrupación de parentesco más amplia, un linaje más
profundo en el que los conflictos tendrían lugar entre líneas
diferentes (Roymans 1990: 18; Lewuillon 1990: 331-2). A la
luz de esta noticia tal deducción parece justificada. Se
acepte o no la posible estructura del parentesco en
patrilinajes extensos (Lewuillon 1990: 345-6), el caso es
que también se detectan enfrentamientos en el seno de
grupos familiares restringidos. Por ejemplo, Vercingetorix y
su tío paterno Gobanicio podrían pertenecer a la misma
domus y llegan al enfrentamiento armado (BG VII 4, 1-2).
Otro ejemplo lo proporcionan Dumnorix y Diviciaco, fratres
claramente enfrentados72.

Con todo, la familia gala presenta diferencias respecto
a la romana. Por una parte, aunque Diviciaco insinúa ser
mayor que su hermano (BG I, 20, 2), es Dumnorix quien se
comporta como o jefe familiar al concertar los matrimonios
de su madre, hermanas uterinas (sorores ex matre) y otras
mujeres de su familia (propinquas; BG I, 18, 6-8). La
referencia a las hermanas uterinas indica que Dumnorix
tenía medio-hermanos, al menos por vía paterna, entre los
cuales se encontraba Diviciaco, de lo que puede inferirse
que su padre tal vez fuese polígamo. La inhibición de
Diviciaco ante la diplomacia matrimonial de Dumnorix
puede tener dos explicaciones. O bien éste había
heredado la tutela sobre los descendientes de su madre,
o bien Diviciaco, estaba liberado de las cargas familiares
en su condición de druida, situación que se desprende de

la noticia de César según la cual los druidas estaban
exentos de servicios u obligaciones civiles (VI 14, 1-3).
Complementa esta explicación las aspiraciones a la
realeza de Dumnorix que le obligan a un programa político
en consonancia del que formaba parte la gestión de las
alianzas matrimoniales (García Quintela e.p. "Programme").
En cualquier caso, la supuesta poligamia se deduce de
otro pasaje de César:

"Los maridos tienen derecho de vida y muerte sobre
sus mujeres e hijos; cuando muere un pater familiae de
alto linaje los parientes (propinqui) se reúnen y si la
muerte parece sospechosa se juzga a sus esposas"73.

Dejando el problema de la poligamia, en este párrafo
destaca la relación del paterfamilias con un grupo de
propinqui, y las funciones de este grupo como tribunal
familiar. Según S. Lewuillon, los propinqui constituyen un
grupo formado por parentes hasta el grado de
consobrini74. Esto es, todos los ascendientes directos
vivos, los hermanos y todos los tíos, sobrinos y primos
(Lewuillon, 1990: 306). La inclusión de los consobrini entre
los propinqui - Vercasivelauno es mencionado como
consobrinus y propinquum de Vercingetorix (César BG VII,
76, 3; 83, 6) - demuestra que esta categoría es más
extensa que la de los adgnati, los parientes propiamente
patrilineales, puesto que incluye a los parientes maternos.
A partir de este nivel, los consanguinei abarcarían a otros
parientes lejanos en grado indeterminado, más allá se
hablaría de adfines, con los que existen relaciones de
afinidad o alianza (Lewuillon 1990: 341-4). 

Estas correspondencias presentan muchos problemas
si se pretende recomponer los grupos de parentesco
galos. La constante referencia a los propinqui deja entrever
relaciones sociales estrechas entre los cognados, a los
que en Roma se denominaba turba propinqua "multititud
de los allegados" que celebraban la fiesta de la cara
Cognatio para rendir culto a los socios deos, comunes a
propinqui y socii (Thomas 1981: 165).

Por tanto debe considerarse que la cognatio se integra
entre los propinqui. En otro pasaje César utiliza cognatio
para referirse a ciertas unidades sociales de los germanos
("los magistrados y principes distribuyen cada año a las
gentes y cognationes que viven juntos la extensión de
terreno y el lugar que les parece", BG VI, 22, 2), y para
destacar la influencia política del eduo Cotos por el
número de sus clientes y parientes cognaticios (summae
potentiae et magnae cognationis, VII, 32, 4). Pero no es
posible determinar si cognationes expresa realidades
equivalentes en ambos casos. Si entre los germanos está
claro que constituían grupos de parientes localizados,

72

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica

72 Lewuillon 1990: 304-5 afirma que la ambigüedad del término fratres hace imposible determinar si estos dos eduos eran hermanos propiamente dichos o
simplemente primos agnáticos. Sin embargo, la mediación de Diviciaco en favor de Dumnorix ante César, parece demostrar una historia familiar común y
una relación estrecha entre ambos (BG I 20), por lo que pensamos que serían hermanos.

73 BG VI 19,3. Refiriéndose a los germanos Tácito y César son explícitos: eran casi los únicos bárbaros que se contentaban con una sola mujer, con pocas
excepciones (Germania, 18), Ariovisto tenía dos esposas (BG I 53,4). Otro es el caso de la poliandria adélfica de los bretones (BG V 14,4).

74 Consobrini es el término de parentesco para los primos cruzados y paralelos matrilaterales, aunque terminará por extenderse a todos los primos carnales
posibles (fratres / sorores, patrueles y amitini /-ae). Sobre la evolución del significado de consobrini ver Benveniste 1965: 12-3.



entre los galos sólo se nos informa de que la acumulación
de aliados y cognados forma parte de las estrategias de
los nobles galos para afirmar su liderazgo político.

Aunque la participación de los cognados en estos
asuntos pudiese parecer incompatible con la existencia de
patrilinajes, su presencia también puede explicarse por los
llamados "rasgos pseudo-matrilineales", o sea, aquellos
que bajo apariencia de prácticas asociadas a sistemas
matrilineales constituyen, simplemente, el reconocimiento
de determinados derechos a los parientes maternos en un
régimen patrilineal (Lévi-Strauss 1988: 550). Esto funciona
tanto en Roma, manifestado a través de los vínculos que
establece la cognatio, como en la derbfine irlandesa en
relación con los derechos de la máithre o linaje materno.

Brevemente. La cognatio romana era una parentela en
sentido estricto, un cuerpo de individuos que se
reconocían unidos por lazos de consanguinidad, pero sin
valor institucional o entidad jurídica. Los derechos
sucesorios de los cognados no fueron aprobados por el
derecho pretoriano hasta fines de la República, cuando no
hubiese herederos directos sui iuris (heres o hijos en
potestad, y liberi o hijos emancipados) o bien agnados
próximos. Aparte de estas reglamentaciones, los
cognados solo tenían personalidad social en el marco de
la solidaridad judicial y otras formas de solidaridad que
implicaban el respeto a ciertos deberes morales entre ellos
(como obligaciones alimenticias, respeto para con los
ascendientes de cualquier sexo etc.; Thomas 1992: 130).

La derbfine irlandesa, por su parte, siempre estuvo
comprometida con el cuidado y protección de la
descendencia de sus mujeres. Además de estar implicada
en la venganza de sangre y de tener derecho a una parte
proporcional del precio de honor pagado en
compensación por la muerte de cualquiera de sus
cognados, también estaba autorizada a intervenir en caso
de malos tratos por parte de los padres adoptivos, y se
esperaba que el tío materno prestase especial atención a
todos estos asuntos (Kelly 1988: 14-5, 88, 126-7). A su vez
los hijos de la hermana tenían la obligación de prestar
obediencia filial a su tío materno y las mismas atenciones
debidas a los padres (Charles-Edwards 1970-2: 120-1).
Esta interacción social se interpreta como un avunculado
que lleva a la elección de la familia materna como familia
de adopción a través de la institución del fosterage75. En la
Galia S. Lewuillon (1990: 352) sugiere que esta institución
quizás se refleje en la capacidad de los propinqui para
decidir sobre la educación de los jóvenes.

En definitiva, se puede admitir la hipótesis de que la
sociedad gala se organizaba en patrilinajes, con
interferencias de los parientes maternos en el campo de la

venganza privada y en la educación. En cuanto a la
posibilidad de que estas agrupaciones familiares extensas
compartiesen residencia se puede señalar la participación
conjunta de fratres y propinqui en empresas militares,
como los comandados por Litavico (BG VII, 37, 1; 38, 3),
que recuerdan a las familiae et propinquitates que sirven
de base del reclutamiento de los germanos, organizados
en comunidades locales de gentes y cognationes.

Cuando Litavico perdió a todos sus hermanos y
parientes en la guerra, se guareció en Gergovia con sus
clientes, "pues según la costumbre gala era un crimen
abandonar a los patronos, incluso si la situación era
desesperada" (BG VII, 40, 7). La compañía de los parientes
y clientes de los nobles es una constante en las
descripciones de la nobleza guerrera gala, pues era el
conjunto y la fuerza de estos vínculos, summa potentia et
magna cognatio, la que determinaba su rango y el alcance
de su influencia.

El pagus

Como indicábamos más arriba, no todos los pueblos
galos manifestaban a mediados del siglo I a. de C. idéntico
grado de cohesión y centralización política, como se
deduce del alto grado de autonomía que gozaban muchos
pagi, los cantones o circunscripciones territoriales en las
que se dividían las civitates76, aportaban las unidades
militares del ejército, y estaban formados por diversos vici
o aldeas. 

En un artículo-carta fechado el 1 de Enero de 1901, C.
Jullian sistematizó la información relativa a los pagi
superando las anteriores aproximaciones de T. Mommsen.
Además de noticias aisladas difíciles de interpretar con
precisión, destaca el pasaje de César donde se describe
la organización de los helvecios

"Era este el pagus tigurino, uno de los cuatro en que se
divide toda la civitas Helvecia (is pagus papellabatur
Tigurinus: nam omnes civitas Helvetia in quattuor pagos
divisa est). Este pagus, habiendo salido solo de su
tierra en tiempo de nuestros padres, dio muerte al
cónsul L. Casio y obligó a su ejército a pasar bajo el
yugo [107 a. de C.] Así, ya fuera por azar ya por
voluntad de los dioses inmortales, aquella parte de la
civitas Helvecia (quae pars civitatis  Helvetiae) que
había causado al pueblo romano un gran desastre fue
la que primero sufrió el castigo" (BG I, 12, 4-6).

Los pagi helvecios actúan autónomamente desde el
punto de vista político-militar, como el Tigurino (BG I, 12, 4-
7 - cf. Livio Per. 65 - y tal vez BG I, 27, 4), o solamente

73

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela

75 El fosterage consiste en una adopción temporal, usual en las sociedades célticas pero con paralelos en otras sociedades arcaicas, los niños eran acogidos
en familias de amigos o parientes para su educación hasta que alcanzaban la adolescencia. Muchas veces, pero no necesariamente, la familia de acogida
era la materna, véase Guastalla 1980.

76 Subraya su dimensión territorial que la referencia a una parte de los lingones en Estrabón sea mevro", probable equivalente de pagus, (IV, 3, 4).



74

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica

militar (BG I, 13, 5; Jullian 1901: 79-81). C. Jullian también
argumenta sobre el número de pagi por civitas a partir de
etnónimos como Petrucorii y Tricorii, cuyos primeros
componentes son las palabras galas para "cuatro" y "tres",
respectivamente, e indica la equivalencia no la traducción
entre pagus y coria "tribu" "enseña", como argumento
sobre el sentido militar de esta entidad (1901: 82, 87).
Además, la actual interpretación de coria como "ejército"
corrobora la hipótesis de Jullian (Lambert 1997). Esta
distribución y funciones tienen bien conocidos paralelos
entre los gálatas de Asia Menor, donde cada una de las
tres etnias que los componen está dividida en cuatro
"tetrarquías" (Estrabón XII 5, 1) y en Kent gobernaban
cuatro reyes a los que Casivelauno ordena que movilicen
sus fuerzas (César, BG V, 22, 1).

En otros casos los pagi también aparecen
mencionados a la vez como territorios y circunscripciones
de movilización militar. Así César cita un ejército galo
compuesto de gábalos y proximos pagos Arvernorum, es
decir, de los guerreros movilizables en los pagi indicados
(BG VII, 64, 6). En Bélgica la mención de legados enviados
a César ex magna parte Morinorum permite inferir que
otros pagi mantienen posturas diferentes (BG IV, 22, 1;
Jullian 1901: 83-4 n., con errores en algunas referencias).

Ya antes había señalado César otros detalles de la
organización de los Helvecios. Se repartían entre doce
oppida, cuatrocientos vici, además de privata aedificia
(BG, I, 5, 2), que se incendian antes de emprender la
emigración. Parece que se pueden relacionar los dos
pasajes. De este modo tenemos cien vici, y cuatro oppida
por pagus77 . El territorio de los biturigos organizado por
veinte urbes (BG VII, 15, 1) con una mención sucesiva de
partes que puede ser genérica, pero también el sinónimo
de pagus, como en el pasaje sobre los helvecios citado,
podría interpretarse como estructurado de una forma
análoga en una hipótesis de cinco urbes por cuatro
hipotéticas partes. Menos clara es la distribución de los
suesiones entre doce oppida (BG II, 4, 7).

Desde las páginas de C. Jullian sobre los pagi se
especula sobre hasta qué punto la autonomía de que
hacen gala permite reconstruir una evolución política e
institucional de las civitates galas. En este sentido, los pagi
serían unidades políticas elementales de la sociedad gala
que se agrupaban para formar civitates o se escindían
para emigrar, hacer la guerra o dotarse de instituciones
propias. De hecho, en algunas fuentes griegas posteriores
se habla del orden de los trescientos o cuatrocientos ethne
que es más probable que se correspondan con nuestros
pagi que con las sesenta y tantas civitates conocidas en
tiempos de César78 . Es en la autonomía, en la vida política

interna de los pagi, que César encontraba en parte los
apoyos indígenas con los que jugaba políticamente para
lograr sus objetivos (Nash 1978: 463-4)

Debido a su perfecta definición política y territorial, y a
su flexibilidad asociativa, muchos autores vieron en los
pagi galos los equivalentes de las túatha irlandesas, y los
mecanismos de integración que los introducían en las
civitates como un reflejo de procesos comparables a los
que en Irlanda terminaron por conformar los reinos
provinciales (Roymans 1990: 19-22). En efecto, los medios
empleados por algunos pueblos poderosos para
incorporar nuevos territorios a su área de influencia eran,
tras la conquista, los típicos de las relaciones de clientela
entre las unidades políticas irlandesas, como se observa
en el hecho de que la dependencia se manifestase
mediante la entrega de rehenes, el pago de tributos y la
prestación de servicios militares al pueblo dominante
(Daubigney 1985: 420), esto es, sin instaurar formas
políticas compartidas.

La civitas

Por encima del pagus está la entidad denominada
sistemáticamente civitas en César y otros autores, como
Tácito cuando se refiere a los germanos. La forma usual
de aparecer estas entidades en los textos griegos es como
éthnos. Eran unas sesenta en toda Galia, como se indica
a través del número de estatuas que las representan en el
altar de Lugdunum (Estrabón IV, 3, 2), sus territorios se
pueden reconstruir de forma relativamente precisa
(Estrabón es especialmente útil para ello, pues su
descripción de la Galia se basa en estas entidades) y,
como se ha indicado, se repartían en pagi, oppida y vici.
De forma esquemática se pueden señalar dos formas de
gobierno de estas entidades y dos procesos o tendencias
generales de cuya combinatoria salen los casos concretos
atestiguados en la dinámica política que conocemos.

Las dos formas de gobierno tienen siempre base
aristocrática, la primera consiste en una organización
política basada en magistraturas, comparables a las de las
ciudades mediterráneas, y así vistas por los romanos que,
en general, se apoyaron sobre los individuos y grupos
partidarios de este sistema "más moderno". Junto a los
magistrados pueden aparecer instituciones como
asambleas populares o senados aristocráticos en los que
se elabora el consenso político que rige los destinos de la
civitas (Roymans 1990: 22-3; Lewuillon 1999: 134). La
segunda forma es "mas tradicional", se basa en la primacía
de un aristócrata que consigue articular en torno a su
liderazgo a individuos de diversa condición social y sobre

77 César (I, 29) menciona también el muy famoso censo de los helvecios. Consistía en una relación nominal por separado de guerreros, niños, ancianos y
mujeres. Los helvecios eran en total 263000, los tulingos 36000, los latobicos 14000, los rauracos 23000, los boyos 32000. De todos ellos 92000 tenían
capacidad para llevar armas. Es decir, un guerrero por cada cuatro individuos, la cuenta parece incluso demasiado precisa. 65750 guerreros helvecios y
otros tantos habitantes por pagus, que movilizarían para la guerra a unos 16000 hombres cada uno. Más datos sobre la población de la Galia en Jullian
1993: 213-4.

78 Plutarco, César, 15; Pompeyo, 67; Apiano, II, 150; Josefo, Guerra de los judíos, II, 16 (28), 4, 372; Jullian 1901: 90-1.



esa base social amplia consigue dirigir la política de la
civitas, esta lucha por el liderazgo y su reconocimiento
están revestidos institucionalmente con la ideología y
prácticas de la realeza (Le Roux 1952, 1953; Roymans
1990: 33-8, infra).

Los dos procesos aludidos son los movimientos
centrípetos y centrífugos que se detectan a escala de
civitas. Ya C. Jullian decía (1901: 86): "se aprecia en la
Galia, en época de César, como un vaivén continuo de
elementos que se acercan o que se alejan". Y
recientemente N. Roymans insiste (1990: 22) "los
numerosos ejemplos de fisión y fusión de tribus [id est:
civitates] indican que estas formaciones eran lo bastante
dinámicas como para poder adaptarse continuamente a
nuevas circunstancias políticas".

Los elementos centrífugos ya se han apuntado. La
autonomía política y militar de los pagi les permite
emprender ocasionalmente caminos diferenciados a los
de la civitas en la que se integran formalmente.
Obviamente la acción de Roma también puede intentar
debilitar a determinada civitas, como ocurre con la
desmembración del más o menos mítico imperio arverno,
mediante una iniciativa tan concreta como es la concesión
del autogobierno a los velavios, sometidos a ellos hasta el
año 52 a. de C. (cf. César, BG, VII, 72, 2 y Estrabón IV, 2,
2). A esto se añade, desde el punto de vista social, la
generalización de los conflictos señalada por César en
todas las instancias del cuerpo social galo. Las parejas
enfrentadas en cada civitas, con un individuo pro-romano
y otro anti-romano, son el reflejo de una situación
estructural del régimen socio-político galo (Cingetórix e
Induciomaro entre los tréveros, Diviciaco y Dumnorix entre
los eduos, Gobanicio y Vercingetórix entre los arvernos;
Lewuillon 1999: 119-36).

Pero los elementos centrípetos también se aprecian.
Así, el rey eburón Ambiorix - con Catuvolco, que también
puede ser rey, cf. BG V, 26, 1-2 - dirige una coalición de
civitates en donde parecen predominar las tendencias
centrípetas (BG V, 39, 3). Otro modelo puede ser el
representado por la unión de los parisi y los senones en la
generación anterior a César (BG VI, 3, 5). Y todavía otro
caso sería el representado por el rey Comio de los
atrebates, que recibe como recompensa de su fidelidad a
César el gobierno de los morinos (BG VII, 76, 1). Es decir,
estamos ante movimientos basados, hasta donde
podemos precisar, en un liderazgo endógeno, en el común
acuerdo (parisi, senones), o en un liderazgo exógeno
(Comio).

La realeza gala

Es a escala de civitas que conocemos los pormenores de
la vida política gala y sus implicaciones (puede verse el
ensayo de interpretación holística de Roymans 1983). Nos
interesa de forma especial la constitución de los liderazgos
que definen en buena medida esa vida política pues
también implican una comprensión de los procesos
sociales que actúan junto con los factores políticos. 

Lo primero que debe hacer un aspirante al ejercicio del
poder es conseguir apoyos entre distintos grupos
sociales. Cuando César describe a los equites dice que
para ellos era muestra de su prestigio y poder el
presentarse a la batalla rodeados por el mayor número de
ambactos y clientes (VI, 15, 2). Situación, pues,
perfectamente comparable a la descrita por Polibio con
respecto a los galos cisalpinos, entre los cuales era el más
poderoso y temible quien tenía mayor número de clientes
y seguidores (II, 17, 12).

Se ha discutido mucho la definición del grupo de los
ambactos, ¿hasta qué punto eran un grupo social
dependiente definido funcionalmente por su nombre:
ambi-actos "los que están alrededor"? (en Polibio
symperipheroménous). En todo caso no hay dudas sobre
su función, se trata de una especie de guardia de corps,
formada por guerreros ligados al jefe por vínculos de
devotio (como los clientes de Litavico). Lo que se discute
es su estatus social. El vocabulario latino opone los
ambactos a los clientes al tiempo que los relaciona con la
dependencia servil mediante términos como familia,
siendo así el grupo de sirvientes que viven en torno al
jefe79.

Es posible que esta fuese la relación que unía a los
ambactos con sus jefes. También cabe relacionar con ellos
a los obaerati "endeudados" que junto con los clientes,
acompañaban al poderoso Orgetorix (BG I, 4, 2). Pero
nada más lejos de los ambactos que la condición servil en
sentido romano, pues pese a su pobreza y dependencia,
conservaban su dignidad como compañeros y
comensales de sus señores. Esto se desprende de la
descripción posidoniana del banquete galo (en Ateneo, IV,
152 b), en donde, además de mencionar la disposición de
los convidados según su rango, describe a los lanceros
rodeando a los jefes, reproduciendo en el orden de la
mesa la posición que les correspondía como escoltas. 

En cuanto a los clientes plebeyos, la situación es más
compleja. César presenta a poca distancia dos
situaciones contradictorias acerca de las relaciones entre
la plebe y la aristocracia. Por una parte, tenemos a los jefes

75

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela

79 Sobre este tema ver Daubigney 1979: 148 ss. También en Irlanda los encargados de la seguridad del señor, un campeón, la cethern tige o "banda guerrera
de la casa", y los escoltas personales, se consideraban entre los sirvientes. No era otro el significado de la denominación de los escoltas, amuis. Éstos eran
los que, en grupos de cuatro, protegían al rey por cada lado, y se solían escoger entre hombres liberados de una ejecución o de la esclavitud, cosa que
afirmaba su fidelidad (Kelly 1988: 65-7). También los textos mitológicos mencionan a los cuatro guardias del rey (CMT III § 105).



76

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica

de facción que están obligados, en virtud de un antiquitus
institutum, a defender a la plebe contra los abusos y la
opresión de los más poderosos, so pena de perder su
autoridad (VI, 11, 2-4). Pero poco después, César presenta
a esa misma plebe sin protección, a merced de los nobles
ricos, de los que se convierten en siervos (VI 13, 1-2). Nada
de este último párrafo recuerda las relaciones de
dependencia tradicionales, es un simple proceso de
desposesión de los más débiles por parte de los
poderosos que utilizan el control económico como
instrumento de explotación.

¿Cuál es, en cualquier caso, la autoridad depositada
en una antigua institución que vela por la protección de los
menos afortunados, actuando contra los intereses de los
poderosos? Si consideramos que los jefes de facción se
eligen a partir de una estimación de su honor, que son
jueces, jefes políticos, y que de su justicia depende la
permanencia en el cargo, cabe sospechar que el antiquitus
institutum mencionado por César no es otro que la realeza,
cuyas formas conservaban todavía algunas ciudades en
sus magistraturas supremas, como es el caso del
vergobreto eduo80 , al tiempo que en otras se mantenía
plenamente vigente en tiempos de César. 

Rex, regnum e imperium, son los términos del
vocabulario político latino que reflejan la existencia de
reinos en la Galia protohistórica. César conoce a dos
reges sucesivos entre los suesiones: Diviciaco - el más
poderoso jefe de la Galia, que también imperaba sobre
Britania - y Galba (BG II, 4,7; 13,1). Por entonces los
eburones estaban sub imperio de Ambiorix y Catuvolco,
citado como rex de la mitad de la civitas (BG, V, 24, 4; VI,
31, 5). Cavarino, sucedió a su hermano Moritasgo en el
regnum de los senones, (V, 54, 2). Teutomato, hijo de
Olovico - implícitamente citado como rey al
presentársenos como amicus de los romanos por decisión
del senado -, era rex de los nitiobrigos (BG, VII, 31, 5; 46,
5). Tasgecio recibió de César el regnum que sus
antepasados habían detentado en el país de los carnutes,
como premio a su fidelidad (V, 25, 1-3). 

También aparecen en el relato de César cierto número
de jefes que aspiraban a la realeza, pero a costa de vencer
la encarnizada oposición de las oligarquías. Es claro el
caso de Dumnorix, cuyo programa político de conquista
de la realeza describe César con detalle (I, 17-18 y
especialmente 18, 9) más adelante Dumnorix afirma ante
la asamblea de los eduos que César le había prometido el
reino y termina muriendo a manos de los romanos ( cf. V,

6, 2; 7, 9). Comio, por su parte, fue rey de los atrebates por
decisión de César, y colaboró con el romano en la
campaña de Bretaña, por ello su pueblo se vio
recompensado con la exención de impuestos y él mismo
recibió el gobierno sobre los morinos, sin embargo en el
52 a. de C. fue uno de los jefes del ejército de Vercingetorix
(BG IV, 21, 7; VII, 76, 1 y 3) y terminó sus días en Bretaña
(Frontino, Estratagemas, II, 13, 11).

Abundan las noticias sobre reyes en funciones o
aspirantes a la realeza juzgados y condenados a muerte
por iniciativa de las aristocracias de las distintas civitates.
Esto explica la muerte de Celtillo, padre de Vercingetorix
(VII, 4,1) o la noticia según la cual los nobles helvecios
llegaron a juzgar a Orgetorix (I, 4,1). Por su parte, los
senones en publico consilio condenaron a su rey Cavarino
(BG V, 54, 2). Mientras que Tasgecio murió asesinado con
la complicidad de muchos notables (V, 25, 3; Le Roux
1952: 228-30; Lewuillon 1999: 125 ss.)

Conocemos con detalle las iniciativas de alguno de
estos aspirantes a la realeza. Fueron las ambiciones del
helvecio Orgetorix las que desencadenarían la Guerra de
las Galias (I 2, 1-2), al buscar alianzas fuera de su civitas.
Comenzó persuadiendo al secuano Castico de que
recuperase el regnum ocupado antaño por su padre, más
tarde se dirigió con el mismo fin a Dumnorix (BG I, 3; 18).
Un procedimiento habitual para alcanzar la realeza
consistía en atraerse seguidores mostrando generosidad,
mecanismo que, como hemos visto, era uno de los que
servían para la creación de clientelas y, en su caso, era
condición imprescindible para mantenerse en la realeza.
Posidonio lo atestigua cuando describe la riqueza de
Lovernio, dice que para ganarse a la multitud montó en un
carro y recorrió los campos distribuyendo oro y plata entre
la multitud que le seguía, organizó un gran banquete en un
inmenso recinto y un poeta cantó en su honor (Ateneo, IV
152 d-f; cf. Estrabón IV 2, 3).

Esta descripción es interesante porque deja claro que
el poder del rey descansa en su generosidad81. Ello se
refleja a través del gesto redistributivo del rey y en el
"elogio cualificante" que le dedica el bardo, a quien
corresponde divulgar y confirmar la jerarquía de rangos. 

La historia del ascenso al poder de Vercingetórix
también es clarificadora82. Presento el pasaje de César
(BG, VII, 4, 1-4) separando las acciones de Vercingetórix y
su bando (A) de las de sus opositores (B) para subrayar la
dialéctica de las acciones y la política concreta de
Vercingetórix. En cursiva mi comentario:

80 El vergobreto heredará directamente las funciones reales apoyándose en la autoridad de los druidas, pero su poder estaba limitado por la elección anual
y la prohibición de que las familias de los gobernantes accediesen a cargos de responsabilidad. Véase Le Roux 1959: 66-76; cf. las visiones globales de
Roymans 1990: 29-47, y Dunham 1995: 112 ss.

81 La crítica de Lewuillon (1992) a la teoría del don, mediante la reducción de los mecanismos de reciprocidad y redistribución en las sociedades primitivas y
arcaicas a una simple estrategia de explotación económica encubierta, no tiene sentido antes de que las clases productoras pierdan el control de los
medios de producción.

82 Puede consultarse para todos los aspectos de este personaje, Goudineau 2001.



(A) Vercingetórix, hijo de Celtillo y joven arverno muy
poderoso (cuyo padre había llegado a ser el hombre
más influyente de toda la Galia ("principatum Galliae").
Pertenece a una familia de líderes que pueden dirigir un
movimiento centrípeto como los indicados más arriba.

(B) Siendo al fin muerto por sus conciudadanos por
querer hacerse rey ("quod regnum appetebat").
La institucionalización del paso anterior es el logro del
"regnum", tropezando con la tendencia centrífuga y el
poder de los magistrados. Con estos precedentes
Vercingetórix lanza su propia política.

(A) Convocando a sus clientes, los enardece con
facilidad.
Primer paso elemental, obtener el consenso de quienes
le son más próximos.

(B) Pero conocido su intento, su tío Gobanicio y los
demás jefes, que desaprobaban aquella empresa, se
arman contra él y lo expulsan de la ciudad de
Gergovia.
Aparentemente es la misma coalición que acabó con la
vida de Celtillo, no hay que insistir en los
enfrentamientos fraticidas, en sentido literal, entre galos
con el siempre esclarecedor  ejemplo de Dumnorix y
Diviciaco.

(A) No desiste [Vercingetórix], sin embargo, sino que
hace en los campos una leva de hombres miserables
y vagabundos. Reunida esta tropa, atrae a su partido a
cuantos ciudadanos encuentra: los exhorta a empuñar
las armas en defensa de la libertad común y, habiendo
reunido mucha gente, expulsa de la civitas a sus
adversarios, por quienes poco antes había sido él
expulsado. Es proclamado rey por los suyos ("Rex ab
suis appellatur").
En primer lugar amplía su base social con los más
humildes, "in agris", tal como indicábamos más arriba

que también había hecho Dumnorix, seguidamente
atrae individuos "ex civitate" en una táctica "pre-maoista"
de cerco de la ciudad por el campo. El fin institucional
del proceso de acumulación de liderazgo en todos los
sectores de la sociedad es el logro de la realeza,
objetivo en que su padre había fracasado. Sigue el
procedimiento de acumulación de poder fuera de su
civitas que se basa en otros mecanismos por los que
termina obteniendo el imperium.

Si a estos datos añadimos la declaración de Ambiorix
sobre la naturaleza del poder real, según la cual el rey no
estaba menos sometido a la voluntad del pueblo que el
pueblo a la del rey (BG, V, 27, 3), por lo demás implícita en
el pasaje que acabamos de comentar, obtenemos una
imagen de la realeza gala en la que destaca sobremanera
la debilidad de su autoridad y poder efectivo. El
mecanismo compensatorio de la redistribución y el
antiquitus institutum que protege la dignidad de los
inferiores, confirman igualmente que las relaciones de
dominación en los reinos galos se ajustan a un ideal de
justicia muy concreto, que persigue el entendimiento entre
los diferentes grupos sociales dándole a cada uno lo que
le corresponde. Finalmente el bardo, al celebrar el
nacimiento, valentía y riqueza de aquellos a los que dirige
sus alabanzas (Apiano Celt. 12), ratifica por este medio la
posición de cada uno en el seno de un orden jerárquico
estricto83.

Por lo demás, la organización política en torno a
circunscripciones territoriales relativamente pequeñas
(pagus), o la importancia de las relaciones familiares y de
las alianzas matrimoniales en los manejos políticos de las
aristocracias, y posiblemente también en la composición
de los grupos locales, muestran el alto grado de
dependencia de la organización política con respecto al
parentesco en la sociedad gala protohistórica.

77

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela

83 Sobre la importancia de los druídas como depositarios de la tradición y la identidad cultural de los pueblos galos del siglo I a. de C. véase Clavel-Lévêque
1985: 560 ss.



78

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica

BRITANOS

Dos libros recientes (Millet 1990 y Braund 1996) más
arqueológico el primero, más literario el segundo, guiarán
nuestra exposición. 

El objetivo de M. Millet es reconstruir el modelo de una
sociedad del hierro tardío, datable entre el siglo II a. de C.
y la mitad del I d. de C. (fecha de la conquista) al que
denomina LATER PRE-ROMAN IRON AGE (LPRIA). Desde
el punto de vista arqueológico se ocupa del tiempo que
transcurre entre la introducción de la moneda, la cerámica
de torno, los asentamientos en tierras bajas (aspectos
culturales que aparecen desde el final de siglo II a. de C.),
hasta la conquista. Aunque es consciente de la existencia
de invasiones e intercambios a través de la Mancha entre
Gran Bretaña y el continente prefiere construir un modelo
autocontenido en el que también evita denominaciones de
tipo étnico como celtas o belgas.

Esa sociedad tenía una base económica en la
agricultura que coexistía con una ganadería importante.
Estas prácticas se intensifican a lo largo del período
considerado y van parejas con un incremento de
población. La existencia de excedentes amplios,
atestiguados también por Estrabón IV, 5, 2 - no sin una
contradicción, digamos acostumbrada, entre la
descripción de una riqueza "natural" y la ignorancia
"técnica" de los habitantes de la región para servirse de ella
- pudo ser la base para la formación de sociedades
sofisticadas.

Como es habitual en la moderna arqueología británica,
M. Millet reconstruye agrupamientos regionales en función
de criterios arqueológicos (1990: 11-17). Los elementos en
que hace hincapié son las variaciones locales dentro de
una cultura material muy heterogénea que presenta, por
ejemplo, grandes oppida y pequeñas granjas, con o sin
fortificaciones (Millet 1990: 12-3), y estilos cerámicos que
se superponen grosso modo con áreas de distribución de
diferentes tipos monetales (Millet 1990: 15). Se trata, pues,
de un tipo de correlaciones que posibilitan la explicación
de ambos fenómenos como producto de agrupamientos
socio-políticos coherentes. Sin embargo, como ya
habíamos indicado para la Galia, no aparecen centros
identificados con polígonos de Thyessen como formas de
asentamiento predominantes.

Insistiendo en esta línea, no parece posible establecer
una equivalencia entre oppida y un tipo específico de
organización social o grado de sofisticación económica.
Así se conocen cuatro casos de oppida que son centros
de acuñación de moneda y lugares centrales. Pero las
elites no son exclusivas de estos emplazamientos, pues
también aparecen en otros hábitats menos estructurados
y complejos.

M. Millet (1990: 25-6), propone, en resumen, el
siguiente esquema de evolución social:

"Podemos proponer la siguiente hipótesis de desarrollo
de los oppida. La cada vez mayor permanencia e
importancia de la organización tribal definía un papel
cada vez más importante para sus dirigentes y una
necesidad cada vez más perentoria de un foco tribal.
Este foco se pudo desarrollar de dos formas. En
yacimientos como Camulodunum parece que ya
existía un establecimiento de élite que formaba el
núcleo en torno al cual se conformó el centro. El
testimonio de Bagendon y Silchester sugiere que éste
pudo haber sido el modelo usual. En otros lugares
pudieron comenzar como lugares de encuentro
temporales o periódicos, quizás incluso en un
emplazamiento normalmente desocupado y neutral.
Su papel como lugar en donde los clanes se reúnen
permite el desarrollo de funciones rituales, en las que
los dioses supervisan las actividades. Estas reuniones
en un lugar específico estimularon seguidamente el
desarrollo de actividades de intercambio; entre tanto,
dirigentes de clan y tribales, cuando aparecían,
pudieron mantener sus residencias normales en sus
bases rurales habituales. Este centro de la tribu,
ocupado o no de forma permanente, se llegó a
identificar con la ubicación central y funciones como la
producción de moneda se asentaron allí. Este lugar,
por tanto, simbolizaba la identidad tribal, actuando
como centro comunal y como foco para cada uno de
los individuos. Sólo con el estímulo hacia una
formación tribal más permanente, o incluso hacia una
organización protoestatal bajo una élite poderosa, o
por necesidades particulares, el centro llegó a
combinar la función simbólica con la de residencia
para convertirse en ciudad tribal. Esta fase, identificada
con la aparente presencia de recintos residenciales
para la élite en Verulamium, Silchester y
Camulodunum, no tuvo lugar necesariamente en todos
los oppida. Con los cambios en las alianzas y poder
evidentes en el LPRIA, los saltos en importancia de
estos sitios que ahora comienzan a observarse se
hacen más explicables".

La cuestión de los contactos exteriores de estas
culturas también se considera como uno de los factores
que promueven el cambio social y los consiguientes
cambios que se aprecian en el registro arqueológico. El
problema es que cuanto más alejados estamos de los
grandes centros mediterráneos, más complejo es precisar
el peso de estos contactos. En Britania no es difícil
detectar la importancia de los contactos, aún indirectos,
con Roma (Millet 1990: 29-30). La dificultad surge en los
detalles, por ejemplo se desconoce el impacto que tuvo en
Britania la conquista de la Galia. El fracaso de Augusto en
sus intentos de expansión por Germania hace que el
impulso imperialista de Roma vuelva su mirada hacia
Britania. Así pues, a partir de la conquista de Galia, parece
detectarse un incremento de contactos desde el año 10 a.



de C. Este sería un factor que facilitaría la emergencia de
oppida del sudeste de la isla (Millet 1990: 31 ss.).

La situación socio-política que pinta César no difiere
mucho de lo que conocemos en la Galia. Indudablemente
la riqueza de la información que proporciona el romano es
mucho menor y, también, se refiere necesariamente a un
territorio considerablemente más pequeño que el evocado
en la Galia.

El panorama de los años 55-54 a. de C. permite
distinguir entre diferentes civitates (César, BG, IV, 38, 5; V,
11, 9, etc.) o éthne, a los que ya estamos acostumbrados
en otros lugares. Conocemos bien a los trinovantes (César,
BG, V, 20) y otros simplemente aparecen mencionados
enviando embajadas de rendición a César (BG, V, 21, 1).
Sus dirigentes, considerados globalmente por César, son
principes (BG IV, 27, 7; 30, 1). Pero vistos de cerca, tienen
personalidades específicas y se presentan como reyes. 

Este es el caso de Comio de los atrébates, al que ya
conocemos, que tenía fuertes relaciones en Britania
utilizadas por César en su expedición, posteriormente fue
uno de los jefes del ejército de Vercingetórix y terminó sus
días en Britania. Entra dentro de lo posible que allí
rehiciese su posición, pues se conocen hijos suyos
mencionados en cuños monetales como reges, pero no se
deben descartar los problemas que derivan de la
frecuencia de homónimos a ambos lados del canal de la
Mancha, por lo que también es posible que se trate de otro
Comio (Braund 1996: 72).

Añade algunos detalles el párrafo de César
consagrado a los trinovantes (BG V, 20). Mandubracio
había huido de entre ellos buscando la protección de
César en el continente. Su padre había ocupado el regnum
en la civitas pero Casivelauno lo mató. Tras los primeros
reveses de los britanos los trinovantes enviaron
embajadores para rendirse a César, suplicándole que
protegiese a Mandubracio de Casivelauno y lo instalase en
el poder entre los trinovantes. Sería pues un rex semejante
al primer Comio, o a otros que optan por César en el
marco de las querellas internas de sus civitas. Se trata, en
resumen, de unas formas políticas complejas, análogas en
todo punto a lo conocido para la Galia.

En la expedición del año 54 a. de C. el protagonismo
entre los britanos correspondió a Casivelauno. César
indica que éste, cuyo territorio estaba más allá del
Támesis, había desarrollado una política expansionista en
años anteriores, pero que ante la llegada de los romanos
recibió el mando supremo, imperio (BG V, 11, 8-9). Por
tanto, Casivelauno dirige una confederación de civitates en
la que únicamente tenemos algún detalle sobre los
trinovantes, que parecen sometidos a Casivelauno y como
tributarios suyos debido a las citadas guerras (BG V, 20),
mientras que los de la región de Kent parecen
desempeñar el papel de aliados fieles, tal vez en el marco

del recién labrado imperio (BG V, 22, 1).

En el momento de la invasión de Claudio (51 d. de C.)
Dion Casio describe una situación comparable a la que
acabamos de ver, esta vez en beneficio de los
catuvelaunos. Plaucio desembarca sin oposición y se
dispone a buscar a los britones para enfrentarse con ellos.
Pero Dion comienza especificando su forma de gobierno
general antes de pasar a los acontecimientos de la
invasión:

"(Los britones no eran autónomoi sino cada uno de sus
grupos estaba bajo el mando de su rey), [Plaucio]
derrotó primero a Carataco y seguidamente a
Togodumno, los hijos de Cunobelino, que había
muerto. Tras su huida consiguió la capitulación de una
parte de los bodunos, que estaban gobernados por
catuvelanos (mevro" ti tw'n Bodouvnnwn, w|n ejph'rcon

Katouellanoi; o[nte"); y dejó una guarnición" (Dion, LX,
20, 1-2)

Más adelante aclara Dion que la capital de los
catuvelaunos era Camulodunon (LX, 21, 4). Así pues la
realeza era la forma de gobierno generalizada, lo que no
impedía la formación de "imperios", más amplios. Parece
claro, en este caso, que no es la totalidad del éthnos
dobuno (forma correcta) el sometido a los catuvelanos,
sino sólo una parte84 ¿acaso bajo su propio rey, de
acuerdo con la primera frase? Los catuvelaunos, a su vez,
estaban gobernados por dos reyes hermanos. Por otro
lado, la acción de Plaucio parece inversa a la que
eventualmente habría seguido de formación del "imperio"
catuvelauno.

Primero desgaja una parte de los sometidos, derrota a
los catuvelaunos y finalmente conquista su capital (ya con
Claudio en Britania). 

Otros elementos también conocidos en la Galia tienen
una presencia mucho más débil, cosa que, por lo demás,
cabía esperar. Así, de los pagi galos queda la noticia, sin
duda discutible, sobre la región de Kent gobernada por
cuatro reges (César, BG V, 22, 1) o la idea de que los
dobunos se repartían en mere susceptibles de vivir
diferentes destinos políticos. Es difícil establecer si la
confederación que forman los Brigantes (Frere 1980: 42 y
46; Hanson y Campbell 1986) resulta de una suma de
entidades tipo pagi o tipo civitas, como reflejo de un
movimiento centrípeto del tipo de los que hemos conocido
en la Galia. De las elites o aristocracias sólo permanecen
los integrantes de las distintas embajadas mencionadas o
un personaje como Lugotorix, aparentemente uno de los
cantios, mencionado como nobili duce (V, 22, 2). También
nos resulta un detalle familiar la mención de una tropa de
seguidores de Casivelauno, denominados esedarii, con
los que emprende la resistencia final (V, 19) recuerdan a
los ya conocidos ambacti o soldurii de la Galia y a los
devoti celtíberos. Tampoco la forma y el lugar escogidos

79

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela

84 Braund explica que el verbo epárcho usado por Dion indica de forma precisa el gobierno de un territorio adicional al propio (cf. Braund 1996: 99-100).



por Casivelauno para su última batalla nos resultan
extraños, pues concentra a hombres y ganado en un
enclave considerado fácilmente defendible, lo que se
reveló incierto (BG, V, 21, 2).

El mismo César justifica estas semejanzas en un
pasaje (V, 14) en el que distingue entre los habitantes de la
isla cercanos a la costa, descritos como, humanissimi, y
parecidos a galos, mientras que la descripción de los
habitantes del interior se limita a un listado de prejuicios
etnocéntricos destinado, en buena medida, a señalar el
"decorado" de donde procedía Casivelauno. En cualquier
caso la arqueología confirma, en la medida de lo posible,
el cuadro pintado por César al distinguirse toda una
parafernalia de objetos y bienes que cobran sentido como
pertenecientes a los integrantes de una elite que cultiva
una poderosa ideología guerrera (Millet 1990: 35-9).

Se conoce muy mal el siglo que pasa entre la aventura
de César y la conquista de Britania por Claudio. Sólo la
numismática proporciona una documentación continua,
pero de difícil manejo. Por ejemplo, la homonimia entre el
personaje Cassivelauno y la civitas de los catuvelaunos
invita a comprender al primero como rey de los segundos,
pero eso no está atestiguado en ninguna parte ni existe
testimonio sobre los catuvelaunos en época de César
(Braund 1996: 68).

Siguiendo con la numismática, se detecta un claro
influjo romano en los tipos monetales, pero coexisten con
tradiciones indígenas. Así aparecen individuos con la
mención rex en sus monedas, expresando su autoridad en
términos romanos. Pero otros prefieren rig (Prasugato,
Dubnovelano, Anted) o ricon(i) (Tasciuvano). Esta
diferencia tal vez indica que rex supone un reconocimiento
formal de los derechos del personaje por parte de Roma
(Braund 1996: 69-71). Que la institución romana del rex et
socius atque amicus operó en Britania en esta época
ofrece poco lugar a dudas. Augusto menciona que acogió
a Cumnovelauno y Ticommio de Britania en Roma (Res
Gestae 32) y Estrabón IV, 5, 3 dice que algunos dinavstai
britanos tenían relaciones de filiva con Augusto,
personajes a los que Diodoro de Sicilia (V, 21, 6) no duda
en llamar basilei'", aunque todo el contexto subraya la
pobreza y simplicidad de los britanos. Por otra parte,
Estrabón también indica que los dinastas o basilei'"

depositaban ofrendas en el Capitolio de Roma y
aceptaban pagar impuestos sobre el tráfico comercial.
Durante el reinado de los sucesivos emperadores
romanos hasta Claudio siempre aparecen noticias, muy
escasas, sobre diferentes reges britanos en relación con
Roma (Braund 1996: 84-8). 

Entre César y Claudio la invasión de la isla estuvo
siempre en la agenda de los sucesivos emperadores.
Augusto tuvo planes para invadir Britania en tres

ocasiones (34, 27 y 26 a. de C.) fundamentalmente con
afán de emular a su padre adoptivo. Calígula llegó hasta
las orillas del canal (Suetonio, Calígula, 46). Cuando
Claudio se decidió finalmente, sus móviles se encuentran
en la política interna de Roma. Para someter a los britanos
Roma usa tres políticas.

1. La recompensa para quienes permanecieron fieles a
Roma supuso una forma de independencia continuada
aunque limitada. Así algunos de los pueblos británicos,
entre los que estaban los icenos (Tácito, Annales, XII,
30), y el grupo que se convirtió en Civitas Regnorum
(RIB 91, Bogaers 1979), fueron tratados como reinos
clientes, manteniendo derechos y privilegios, incluso
en un primer momento el de llevar las armas (Tácito,
Annales, 12, 30).

2. Otros grupos inicialmente hostiles a los invasores,
fueron comprados o amenazados por la fuerza
superior del ejército invasor y pidieron la paz en una
fase temprana antes de enfrentarse a la batalla (Dion,
LX, 19; 22). Estos grupos fueron tratados con menos
dureza que los que fueron a la guerra.

3. Por último, los grupos que fueron a la guerra y
perdieron recibieron el trato más duro, aunque Roma
fue pocas veces punitiva con los pueblos derrotados,
pues su cooperación se necesitaba en la
administración de las provincias.

Sólo de forma ocasional sirven los relatos de las
campañas de Claudio para establecer una comparación
con la situación existente un siglo antes. Esto es así en el
caso de las formaciones imperiales nativas indicadas más
arriba, tan semejantes pese al siglo transcurrido entre las
dos situaciones descritas. 

Se puede considerar, también, la constante mención a
los jefes vencidos como reges, además de los casos ya
vistos, son de la época de la conquista la inscripción del
arco de Claudio en Roma dedicada el 52 d. de C. y la del
arco de Cícico, (CIL III, 7061; VI, 920), que menciona cierto
número de reyes sometidos a Claudio85 . Un testimonio de
sentido parejo es la fiesta celebrada en el campo de Marte
en época de Claudio de la que formaba parte una
representación de la rendición de reges Britannia (Suetonio
Claudio, 21, 6).

Otra situación comparable, si bien casi más con la
Galia que con la Britania de César, es la diferenciación en
el grado de estructuración o cohesión de algunas civitates
entre las que conocemos mejor las que resultaron
conflictivas, los catuvelaunos, trinovantes y durotriges. Las
dos primeras contaban con centros de poder prerromano
importantes que de forma natural fueron el objetivo inicial
de la campaña militar romana. Los romanos se ocuparon
de conquistar y ocupar de forma duradera Camulodunum

80

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica

84 Tradicionalmente se reconstruía el texto como una mención a 11 reyes pero la completa revisión del epígrafe efectuada por Barrett 1991: 10-5, invita a obviar
la restitución o a considerar 21 un número igualmente posible.



que sirvió de base a la Legio XX. De esta forma Roma se
apropiaba de las ventajas de un centro de poder
preexistente - situación comparable a la de Avaricum, cuya
conquista implicaba la de la totalidad del territorio biturigo.
El contraste lo proporcionan los durotriges, confederación
de pequeñas unidades, cada una con su centro propio, un
hillfort que presumiblemente sería el núcleo de un linaje de
la tribu, estuviese o no ocupado de forma permanente en
el momento de la conquista. En esta zona la Legio II
Augusta mandada por Vespasiano encontró grandes
dificultades teniendo que tomar veinte oppida, según
Suetonio (Vespasiano 4: Millet 1990: 48-49) - la
comparación gala se puede producir con las
fragmentarias o poco centralizadas civitates belgas.

En resumen puede apreciarse que el método de guerra
y subsiguiente control territorial se apoyaba en una
comprensión de la geografía política de la zona. Su éxito
estaba estrechamente relacionado con el grado de
desarrollo político centralizado. Los romanos conquistaron
las sociedades más desarrolladas con más rapidez y
necesitaron menos guarnición para su control tras la
conquista mientras que tuvieron más problemas con las
que las que presentaban un grado menor de
estructuración socio-política (Millet 1990: 55).

A los tiempos que siguen inmediatamente a la
conquista pertenece Cogidumno, bien conocido gracias a
los testimonios cruzados de Tácito (Agrícola, 14) y el texto
de una inscripción (CIL VII, 11 = RIB 91) en los que se nos
presenta como un rey de los britones favorecido por Roma
(supra pp.48-49) que le permite constituir un pequeño
imperio personal, un poco al modo de Comio que recibe
de César el poder sobre  los morinos en agradecimiento
por los servicios prestados o del imperio de Casivelauno
en tiempo de César y el de los catuvelaunos en el de
Claudio. No nos detenemos en su caso examinado de
forma detallada en el capítulo anterior.

Quedan otros reyes y reinas que protagonizaron
distintos episodios de la historia política de Britania con
posterioridad al momento de conquista inicial. Pero las
situaciones que describen ya están mucho más
condicionadas por una cercana y progresivamente más
profunda presencia de Roma, por lo que no nos servirán
para hacernos una idea del funcionamiento de las
instituciones socio-políticas de la Britania independiente.
Así pues, dejaremos aquí nuestra exposición. 

Para finalizar veamos en forma de tabla los rasgos de
los "imperios" que hemos encontrado con el objetivo de
mostrar hasta qué punto la política romana de dominio no
innova, sino que aplica a su favor tendencias preexistentes:

81

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela



IRLANDESES

El recurso a los hechos irlandeses en nuestra investigación
se justifica de varias formas. 

1. Irlanda es la única zona de la antigua céltica que no
pasa por una fase más o menos larga, o intensa, de
romanización.

2. Desde que se puede afirmar que Irlanda estaba
habitada por hablantes de lengua(s) célticas, en
fechas discutidas entre el 600 y el 300 a. de C., fecha
esta última en la que, en todo caso, el proceso estaba
bien asentado, y la mitad del primer milenio d. de C.,
se produce una clara continuidad en la cultura material,
pero también en lo que la cultura "espiritual" deja como
huellas visibles (Waddell 1998: 286-372). 

3. Cuando comenzamos a tener escritura de forma
continuada, coincidiendo grosso modo con la
cristianización en el siglo V d. de C., todos los rasgos
políticos y sociales autóctonos que se identifican
presentan un alto grado de arcaísmo y
conservadurismo.

4. Este conservadurismo es especialmente relevante
en la ideología y prácticas de la realeza, en efecto, los
denominados "royal sites" irlandeses son enclaves
arqueológicos incesantemente reutilizados, con o sin
continuidad, a veces desde el cuarto o tercer milenio a.
de C. hasta nuestra era. Pues bien, en la fase céltica se
levantan complejas estructuras de hábitat aristocrático
o finalidad ritual junto a, o sobre, tumbas megalíticas, y
cuando aparece la escritura las historias de reyes, pero
también la mitología e ideología de la soberanía y la
realeza, son elementos esenciales en los textos
conservados. De hecho, la expresión "royal sites"
deriva de que muchos acontecimientos legendarios
tienen como emplazamiento esos lugares concretos. 

5. Existe una corriente de estudios célticos, que se
remonta a H. d'Arbois de Jubainville y que cuenta con
muchos otros representantes, que subraya la
homogeneidad profunda entre las situaciones que se
pueden identificar en la Galia céltica y la Irlanda
medieval en aspectos religiosos sobre todo, pero
también sociales y políticos.

Por otra parte se debe comprender el mundo irlandés
Alto medieval en cierto modo según el modelo griego del
período arcaico (comparación iniciada por d'Arbois, por
ejemplo 1996, cf. Rankin 1987) o, si se prefiere, de
acuerdo con un modelo de sociedad heroica.

En los dos mundos evocados una gran cohesión
cultural y religiosa coexiste sin problemas con una no
menos grande fragmentación política. Además, en ambos
mundos existe una clase de intelectuales, druidas y poetas
respectivamente, con cometidos que abarcan a toda la
comunidad lingüística formando su argamasa cultural. De
forma análoga, en ambos mundos existe una aristocracia 

que comparte una gran cantidad de señas de identidad
que no le impiden centrar sus ambiciones socio-políticas
en el ámbito restringido de su comunidad de procedencia.
Con esto no pretendemos afirmar nada sobre el sentido
general de evolución de las sociedades sino,
simplemente, señalar que el caso irlandés, aunque no se
suele considerar en estudios como este, es homologable
con otros casos con un lugar bien definido o aceptado. Por
otra parte, es interesante señalar que el estudio de la
Irlanda medieval es un terreno compartido por diversos
especialistas que con sus puntos de vista diferenciados
contribuyen a perfilar nuestro conocimiento de esa
sociedad - además de los habituales arqueólogos,
historiadores y lingüistas, los antropólogos tienen en la
Irlanda de esta época un territorio privilegiado para
estudiar la evolución endógena desde una sociedad
simple hasta una sociedad articulada por el estado
(Gibson 1988).

La túath y el parentesco

La noción clave para comprender la dinámica política de la
Irlanda céltica es la de túath (término derivado del
indoeuropeo *teut- "pueblo", con numerosas aplicaciones
en las distintas familias lingüísticas). Los textos jurídicos
irlandeses señalan la túath como la unidad política,
territorial y jurisdiccional básica sometida al gobierno de
un rey, calificado a este nivel de integración como rí túaithe
o "rey de un pequeño reino" - título que traduce con
precisión el sentido del antropónimo galo Toutiorix <
*touto-rix.

E. MacNeill (1935: 17, 27-9) inició hace décadas la
discusión acerca de la pertinencia de su consideración
como una comunidad tribal, para responder con una
negativa, según él en la túath irlandesa no se consideraba
a todos sus miembros ligados por vínculos genealógicos
con un antepasado común. Más recientemente F.J. Byrne
(1971: 128-32) acepta la equivalencia entre el término
antropológico y la institución irlandesa. Según este autor
habría una confusión debida a que muchas veces las
diferentes unidades territoriales se identificaban por medio
de nombres familiares - como los Uí Néill "Descendentes
de Níall" -, pero estas denominaciones únicamente sirven
para las dinastías gobernantes, nunca para la comunidad
genealógica de toda la población. 

Ahora bien, debido a que, el sentido etimológico de
túath remite a la noción de "pueblo" preferiremos este
sentido, coincidente, sin que ello implique una idea de
traducción o algo por el estilo, con la fórmula escogida por
los latinos para referirse a las entidades indígenas del
noroeste peninsular: populi. En cualquier caso, siguiendo
el tipo de presentación utilizada en otros apartados,
evitaremos el concepto antropológico, no por inadecuado

82

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica



sino para evitar una generalización que, en todo caso,
podrá ser una consecuencia de nuestro estudio, y también
evitaremos la inevitable interpretatio que supondría utilizar
populus, pese a que nos asista la etimología. Más que
tomar parte en esta querella nos interesa conocer los
distintos componentes del sistema socio-político irlandés
arcaico.

La derbfine, "verdadera familia", el linaje agnático que
se extiende a lo largo de cuatro generaciones, habría sido,
al menos hasta el siglo VII, el grupo de parentesco
elemental irlandés86. Su corporativismo se muestra a
través de hechos como su uso de un nombre colectivo, la
existencia de un cenn fine, "jefe de familia", cuyas
responsabilidades incluían responder en nombre del
grupo de las obligaciones y delitos de cada uno de sus
miembros, cuidar a los parientes carentes de protección, y
representar al linaje en todo lo que lo relaciona con el
exterior. Pero probablemente la mejor evidencia del
carácter corporativo de este grupo es la posesión de una
fintiu o tierra familiar común, trabajada de forma
cooperativa por todos los integrantes del linaje y sobre la
que todos los varones adultos tienen derechos de
posesión y herencia (Kelly 1988: 12-4). 

Esta tierra se marca por medio de túmulos y estelas
funerarias levantadas sobre las sepulturas de los
antepasados del grupo (piedras ogámicas), que indican
sobre el terreno las fronteras de la propiedad familiar.
Estos se denominan fertae en irlandés antiguo, y sirven
para enraizar los linajes en la tierra heredada de los
antepasados. Además los antepasados también protegían
la tierra, por lo que se enterraban armados. Una noticia
histórica, del siglo XIII, relativa al rey de Connacht, Eógan
Bél, hace hincapié en esta creencia cuando dispuso que lo
enterrasen con una espada en sus manos y la cara hacia
los vecinos del norte, pues mientras mantuviese tal actitud
sus enemigos serían impotentes contra su pueblo. Ya en
tiempos de S. Patricio, el rey Lóegaire había enterrado a su
padre Níall, siguiendo sus instrucciones, sobre los muros
Tara - lugar eminentemente fronterizo -, "porque los
paganos están armados en sus tumbas con sus armas
preparadas, cara a cara, hasta el día que los druídas
llaman erdathe, que es el día del juicio del Señor" 87.

La relación de vecindad es básicamente una relación
que depende del parentesco y muestra indirectamente
que la pauta de asentamiento de los grupos de parentesco
responde a una segmentación de la fintiu en unidades
separadas pero colindantes. Según los textos jurídicos
más antiguos relativos a la vecindad, comaithches, (siglos
VII-VIII), todos los herederos tenían una granja (treb)
rodeada del lote de tierra asignado a cada cual. Al mismo
tiempo, el grupo de granjas de los miembros del linaje
formaba un conjunto solidario unido por el trabajo
cooperativo de las tierras de la fintiu (Charles-Edwards
1993: 47-8, 420-1; Patterson 1995: 130). Por tanto la
unidad de producción autosuficiente era el conjunto de
treba del linaje, no la granja individual. Cosa que unida a la
carencia de entidad jurídica de la familia nuclear, está en
armonía con la carencia de una palabra en irlandés para
esta unidad de parentesco, pues todas las que se
aproximan incluyen en la definición una referencia al
conjunto de la casa y sus habitantes (además de treb, tech
y muinter también aluden a la "casa-familia" 88, sentido
comparable con el griego oikos).

La propiedad de la tierra determina el rango de los
linajes. La condición de "libre", representada en el nivel
inferior por la clase de los campesinos independientes o
bóaire (literalmente "propietarios de vacas", cf. en la Atenas
de Solón la clase 'media' de los zeugitai), dependía de la
capacidad de su linaje para repartir entre sus miembros
legales un lote de tierra en el que fundar una granja. De no
cumplir este requisito, todo el linaje perdía a su condición
libre pasando a engrosar la clase de los fuidir, los
campesinos económica y jurídicamente dependientes de
un flaith "noble, o señor" 89.

Por su parte, el rango de los nobles también dependía
del número de treba dependientes y, en general, del
número de sus clientes libres, sóerchéle, o semi-libres,
dóerchéle. La posición del cliente semi-libre comenzaba
con la entrega de los "bienes de sumisión" al cliente,
tasados de acuerdo con su precio de honor, es decir, una
evaluación económica da su dignidad (cf. el griego timé).
A continuación recibía distintas clases de bienes -ganado,
herramientas agrícolas y, con menos frecuencia, tierras-,
concebidos como la compra anticipada del pago anual de

83

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela

86 Kelly 1988: 12-4. Según Charles-Edwards 1972: 17, este linaje sería llevado desde el continente a las islas por invasores del primer milenio a. de C., siendo el
modelo común de todos los pueblos celtas asentados en territorio británico hasta fines del período romano.

87 Cf. Charles-Edwards 1993: Cap. III. 5, cita p. 262-3 cf. Swift 1996 y, desde otro punto de vista, Ó Riain 1974. Resulta significativo que el ritual tellach "intrusión",
mediante el cual un pariente indirecto puede reclamar derechos hereditarios sobre una fintiu, consista en liberar caballos para que atraviesen las fertae.
Elemento ritual que se relaciona con *equoranda, topónimo compuesto a partir del nombre del caballo (equo-) y que marca lugares fronterizos en la
geografía política de la Galia.

88 Charles-Edwards 1993: 135. La "casa-familia" corresponde a la "familia doméstica", en la que "la propiedad de la tierra y vivenda, así como la autoridad
paterna y el liderazgo económico, correspondían al ascediente vivo más viejo o a la comunidad de hermanos originada en el mismo antepasado" (Lévi-
Strauss 1987: 26). Dado que los hijos de un padre vivo no son independientes ni tienen capacidad legal reconocida sin el consentimiento paterno (Kelly
1988: 80-1), esta familia no difiere de la romana de época clásica, donde la unidad familiar se fundamenta no tanto en la convivencia en una casa común,
como en la potestas del paterfamilias sobre todos los agnados de menor edad y otros dependientes.

89 La clase de los fuidir es sin embargo muy heterogénea, porque las causas que conducen a un grupo o individuo a la dependencia son diversas: comisión
de un crimen, origen foráneo, incapacidad del linaje para reunir las cóic trebha o "cinco granjas" estipuladas por la ley para mantener el estatus libre, etc.
(Charles-Edwards 1993: 308 ss.)



84

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica

las contribuciones en especie de los clientes, a esto se
añadía la prestación de diversos servicios -disponibilidad
militar, disponibilidad para trabajos como la construcción
de la fortaleza y el túmulo funerario del señor90 .

La relación con el cliente libre, sóerchéle, era
radicalmente distinta. En primer lugar, porque podía
establecerse entre individuos del mismo rango, que
muchas veces eran parientes colaterales del mismo linaje.
Por otra parte, no se iniciaba mediante un contrato formal
y se podía anular a voluntad, las concesiones otorgadas al
cliente no se fijaban en relación con su posición ni se
concebían como una compra anticipada de sus
contribuciones. En este caso el don del señor se entendía
como un regalo, de manera que su aceptación por parte
del cliente era indicativa del inicio de su sumisión,
consistente en la obligación de pagar rentas anuales y
prestar servicios al señor, principalmente asistencia militar
y hospitalidad). Las concesiones a los bóaire eran
normalmente cabezas de ganado (Charles-Edwards 1993:
357).

Dado que la subordinación de unos nobles a otros
difícilmente se comprende como una relación de
dependencia material, la ausencia de intereses
económicos por parte del cliente no impide que las
relaciones de clientela puedan sostener el sistema de
rangos de  la nobleza. Por el contrario, la naturaleza de esa
dependencia se revela en el ámbito del poder político,
puesto que las redes clientelares, tendidas desde la cima
de la jerarquía social hasta su base, funcionan
precisamente como las vías de transmisión de la influencia
política. Ahora bien, si los hombres libres, y todavía más
los nobles, son económicamente independientes y no
están coaccionados por las relaciones clientelares, ¿sobre
qué principios reposa el poder que se ejerce sobre ellos? 

Todo parece indicar que la estructura política de las
túatha se asienta sobre una combinación de principios
complementarios, pero conflictivos en algunos aspectos.
Por un lado hay una organización jerárquica de los grupos
de parentesco, establecida con razones de tipo
genealógico, en las que se amparan las familias
gobernantes para conservar la jefatura en su seno. Por
otro, los méritos personales prevalecían frente a las
razones genealógicas en los procesos de elección de los
representantes políticos.

Un problema importante para estudiar el parentesco
irlandés es que, a pesar de que se conserva la
terminología vernácula, muchas veces no se conocen sus
significados con precisión. Por otra parte, el empleo del
vocabulario del parentesco latino resulta vago e impreciso
en la literatura irlandesa en latín de los siglos V a VIII d. de
C. El problema consiste en la dificultad de traducir

conceptos nativos a una lengua ajena que, además,
carece de referentes institucionales comparables.

Una de las principales fuentes latinas para conocer el
parentesco es la hagiografía de Adomnán De Vita S.
Columbae (VII d. de C.; Charles-Edwards 1993: 134 ss.) La
genealogía de este santo remonta a su tatarabuelo Níall,
fundador del linaje de los Uí Néill, lat. Nellis nepotes. Pero
aunque esta denominación alude a la co-descendencia de
un antepasado común, las distintas expresiones utilizadas
para referirse a los parientes de este grupo, parentella,
cognitio / cognitionales, amici, no expresan significados
equivalentes, ni siquiera compatibles con grupos de
descendencia patrilineal. Así, mientras que en algunas
ocasiones parentella y cognitio parecen sinónimos, se
distinguen en otras como expresiones de diferentes
grados de profundidad de los linajes agnáticos (parentella
"linaje mínimo" igual al irlandés aicme; cognitio "linaje
máximo"), y todavía otras veces sus sentidos se
contraponen abiertamente: parentella "linaje agnático";
cognitio "parientes cognáticos" (Charles-Edwards 1993:
140). Otro término latino frecuente en la designación de
grupos de parentesco estrechos es genus, traducción
regular del irlandés cénel "parientes". Aunque en los populi
(túatha) debían existir numerosos genera, en Adomnán
genus se refiere exclusivamente a los linajes dominantes
de esos pueblos, a los que frecuentemente daban su
nombre. Pero prescindiendo de este matiz, no se detecta
ninguna otra distinción clara en la obra de Adomnán entre
genus / cénel y parentella o cognitio (Charles-Edwards
1993: 139-40).

Charles-Edwards asegura que, dada la flexibilidad en
el uso de estos términos, sólo el contexto puede ayudar a
comprender a qué clase de grupo se refiere el autor en
cada ocasión. Pero no explica cómo cognitio, un termo
inequívoco del parentesco cognático, puede designar a un
grupo de descendencia agnaticio como, supuestamente,
serían los Uí Néill (de hecho, para referirse a una pariente
agnática de la madre de Columba, se emplea de forma
coherente el término cognitionalis, su "cognada"; Charles-
Edwards 1993: 136). Dado que amici solo puede aludir a
un vínculo de afinidad, la calificación de los Uí Néill como
cognitionales amici debe referirse a un grupo que, por
cualquier razón, reconoce también a los parientes por vía
femenina, es decir, los cognados. Tal grupo se organizaría
como grupo de descendencia fundado por un antepasado
epónimo coincidiendo la denominación de los grupos con
la de los territorios en los que se asientan. Por otra parte,
el hecho de que en la teoría antropológica del parentesco
el clan incluya elementos de población residentes en su
territorio pero exteriores a los linajes patrilineales,
incluyendo a cognados y a otros grupos sociales

90 Charles-Edwards 1993: 346. Para este autor, la diferencia con el feudalismo medieval está en la debilidad de las bases territoriales del señorío irlandés 
anterior al siglo XI, cosa que se suma al predominio de los movimientos de riqueza mueble entre las dos partes sobre la prestación de trabajo dependiente
a cambio de feudos (Charles-Edwards 1993: 337-8).



dependientes, que no se reconocen como parientes,
posiblemente nos ofrezca una solución al problema de las
menciones de tipo cognático relacionadas con los Uí Néill.

La referencia a los Uí Néill, miembros del linaje
agnático de Columba, como sus cognitionales amici,
ofrece la comprobación de que el grupo identificado por el
nombre clánico no se confundía con los linajes
patrilineales dominantes. Se trataba de un agregado más
vasto de parientes, entre los cuales se producirían también
inter-matrimonios (amici). En este sentido, el empleo en el
mismo párrafo de la expresión secundum carnem cognati,
"parientes por la carne" 91 para señalar al relación de un
individuo con un conjunto de pueblos vecinos unidos por
la misma denominación, Cruthini populi (Charles-Edwards
1993: 136, 145), no se podría referir más que al parentesco
surgido de alianzas matrimoniales entre los grupos locales
pertenecientes a ese conjunto. La diferencia con respecto
a cognitionales amici sólo se explica, según el contexto,
por la referencia en el caso de aquel individuo a un
parentesco exterior respecto a su propio grupo, la gens
cruithne de Dál nAraidi, de la que tampoco se excluirían,
probablemente, las relaciones cognáticas.

Entre los términos latinos que designan a los grupos
de parentesco, uno de los más complejos es el de gens.
Parece aplicarse a niveles de integración superiores a los
genera, como contrapartida latina de los gentilicios
expresados en irlandés indistintamente mediante fórmulas
como "Corcu + X", "Dál + X", "X-acht", "X-r(a)ige" y "X-ne", o
a las unidades sociales a las que se adscribían los
individuos empleando la fórmula onomástica "Nombre de
Persona + nepos X", en irlandés "Nombre de Persona +
mocu X" "descendientes de" (por ejemplo mocu Altai,
perteneciente a los Altraige; Mucoi Luguni, perteneciente a
los Dál Luigni, etc.; Charles-Edwards 1993: 146, 157;
McManus 1991: 110-13). Pero carecemos de datos para
determinar la naturaleza de estos grupos. Charles-
Edwards opina que serían agrupaciones intermedias entre
los grupos de parentesco estrecho (genera) y el populus
(1993: 147), y que mediante su progresiva segmentación
se produciría la jerarquización de los linajes. Este proceso,
derivado de la incapacidad de los grupos de parientes
para conceder tierras a todos sus miembros, podría
desencadenar diferentes situaciones. O bien las líneas
desposeídas permanecían en sus territorios, reducidos a
la condición de "parientes súbditos" de las líneas
dominantes, o bien emigraban y, entonces, sus destinos
dependían de dos condiciones. Si colonizaban tierras y se
imponían sobre otras poblaciones, conservarían su estatus
noble. Caso contrario, al tener que asentarse en
propiedades ajenas, serían degradados a la condición
servil. En ambas situaciones, la conservación de vínculos

genealógicos próximos con las familias gobernantes era
decisiva, puesto que las relaciones de parentesco con ellas
permitía evitar la pérdida del estatus libre y el descenso a la
clase dependiente de los fuidir. Por tanto, cuanto más
remoto fuese el vínculo genealógico, más bajo sería el
estatus de los linajes (Charles-Edwards 1993: 121 ss.)

La antigüedad de las gentes como agrupaciones
sociales parece remontarse a la Prehistoria, dado que no
se documentan formaciones de gentes después del 600 d.
de C. y su uso comienza a decaer un siglo después,
reemplazadas por las parentellae y los nombres clánicos
compuestos con Uí. Sus gentilicios, por otra parte,
también sugieren una desvinculación con respecto a los
linajes que reciben sus denominaciones de verdaderos
antepasados, puesto que frecuentemente remiten a
nombres de dioses, de antepasados heroicos, o poseen
simplemente un valor calificativo. En este sentido, los
gentilicios se parecen a los antiguos étnicos, algunos
atestiguados ya en Ptolomeo, que se nos presentan como
absolutamente comparables con los étnicos más
comunes entre los populi protohistóricos de todo el mundo
céltico.

Los Uoluntioi de Ptolomeo, que no serían otros que los
Ulates (medio irlandés Ulaid), reciben un apelativo
honorífico, con resonancias aristocráticas: ulat > flaith
"nobleza, soberanía". Lo mismo ocurre con el étnico
Brigantes, conocido en la Galia y Bretaña, que califica a
sus portadores como "nobles", o simplemente deriva del
teónimo Brigantia (irlandés Brigit). Opción preferida por
O'Rahilly, que identifica el étnico ptolemaico con el
gentilicio histórico Uí Bairrche -se conoce también Uí
Brigte, que conviene mejor a la comparación (Byrne 1971:
151): derivado de un *barreka, que cuenta con un paralelo
entre los brigantes de Bretaña en el epíteto de Marte
Barreki (dativo Marti Barregi, RIB 947) "el elevado" (>
irlandés barr "cima"), de manera que, para este autor, tanto
Brigantes como Uí Bairrche remiten sus orígenes a
Brigantia "Diosa elevada" (O'Rahilly 1976: 7, 37-8). También
se relacionan con antepasados divinos los gentilicios
Corcu Lóegde "pueblo de la diosa-ternera" (>*Loigodewa)
y os-raige "el reino del ciervo" (>*uksos >os; O'Rahilly
1976: 3, 10). Entre los que se parecen a étnicos célticos
continentales destacan los Cath-raige, galo Caturiges
"reyes del combate"; Eogan-achta > Ivo-geni "nacido del
tejo" + -acht, que a través de su primer elemento relaciona
el gentilicio con los étnicos galos Eburones "pueblo del
tejo" y Eburovices "luchadores del tejo".

Por consiguiente los nombres de las gentes se
parecen tanto a los más antiguos étnicos irlandeses, tipo
Ulates, como a étnicos atestiguados en el mundo céltico
en general, diferenciándose de las denominaciones de

85

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela

91 "Parientes por la carne" es una expresión muy extendida por toda Eurasia para distinguir a los parientes maternos de los paternos, "los parientes por el
hueso". Una de las principales consecuencias de esta distinción es la incompatibilidad de los matrimonios con un sistema de intercambio restringido (Lévi-
Strauss 1988: 467). La misma diferencia se expresa en las antiguas leyes galesas que contraponen el "lado del huso y la rueca" con el "lado de la lanza"
(Charles-Edwards 1972: 26).



tipo clánico que predominarán en Irlanda a partir del siglo
VIII ("Uí + genitivo de Nombre de Persona"). Así pues, en
las gentes sólo sugeriría un parentesco entre sus
miembros la fórmula onomástica de adscripción, "mocu X",
de etimología desconocida pero traducida por nepos
"descendiente". En todo caso, sean gentes independientes
o gentes sometidas a otras más poderosas, todas se
definían por considerar parientes a sus miembros y por
disponer de su propio dominio político-territorial, como
prueba el hecho de que uno de los elementos léxicos que
las designa, -rige/ -rige > *rigion aluda al "reino" (Byrne
1971: 136).

En resumen, puesto que se identificaban con los
territorios que ocupaban, y los gentilicios se confundían
con las denominaciones de los populi / túatha, lo que
parece reflejar toda esta variedad de términos es una
especialización terminológica para los ámbitos social
(gens, populus), político (regnum) y territorial (patria, regio
y provincia) de los reinos irlandeses. Pero no podemos
olvidar que los vínculos familiares son el factor que
entreteje todos estos planos en la configuración de los
reinos, determinando las posiciones de los linajes en la
jerarquía y definiendo la naturaleza de las relaciones de
clientela. Esto supone que, más allá de toda contingencia
demográfica o política (movimientos de poblaciones,
conquistas, procesos de integración o escisión de las
unidades políticas, etc.), son las relaciones de parentesco
las que en definitiva funcionan como principio estructural
básico en todas las transformaciones.

Los reyes

La importancia de este principio explica el interés por
conocer, o inventar, lazos genealógicos entre los diferentes
grupos, especialmente cuando de este modo se posibilita
la conexión con las aristocracias locales y las líneas
gobernantes. Pero esto no quiere decir que las estrategias
políticas para acceder a la jefatura de la túath se atengan
estrictamente a reglas de parentesco o descendencia,
pues aunque los linajes gobernantes tendían a actuar
como si la sucesión al trono estuviese fijada por derechos
hereditarios, éstos no estaban reconocidos legalmente.

Los criterios que determinan la elección del jefe de la
unidad política coinciden con los que operan en el linaje
corporativo. La derbfine se compone de un mínimo de tres
líneas de descendencia agnática, cada una con su cabeza
de familia que se corresponde con el descendiente directo
más viejo de su línea, comúnmente un padre o abuelo. Por
tanto, en este plano, las diferencias de rango derivan de

consideraciones de tipo genealógico. Pero el título de
cenn fine "jefe de linaje", no está predeterminado por
ninguna regla sucesoria, de tal manera que los
candidatos, además ser cabezas de familia, deberán
reunir otras  cualificaciones. La más valorada es la que se
expresa mediante el término trebairiu "el mejor de los
granjeros", lo que implica una evaluación de su dignidad,
febas, y de los méritos personales pertinentes en este caso
para el cumplimiento de los deberes del cargo. El principio
de ancianidad solo prevalecerá en situaciones en las que
los candidatos no se distingan por méritos especiales,
puesto que las líneas de descendencia no están
jerarquizadas mediante la primogenitura (Charles-
Edwards 1993: 39, 96-7).

Aunque la función de cenn fine es más representativa
que depositaria de cualquier autoridad con respecto a los
miembros del linaje, las reglas que guían su elección
coinciden en lo fundamental  con las estrategias que
determinan la elección de los reyes de la túath, ámbito en
el que se refleja mejor el conflicto entre los diferentes
criterios de elegibilidad, las capacidades personales y las
relaciones de parentesco.

El fingal o asesinato de un pariente era uno de los
crímenes más condenables y severamente castigados
(Kelly 1988: 127-8), pero también era uno de los más
frecuentes entre los aristócratas emparentados que
rivalizaban por la realeza92 . Que este delito cometido en el
marco de las luchas por el poder no se castigase,
obedecía al reconocimiento de que el poder político ocupa
un lugar aparte en una sociedad que, sin embargo, es
esencialmente familiar. La necesidad de rivalizar por la
realeza con los parientes es una consecuencia, en primer
lugar, de la inexistencia de una ley que regulase la
transmisión del cargo conforme a determinada regla
sucesoria y, en segundo lugar, con su apropiación implícita
por parte de linajes en cuyo seno se desarrollaba el
conflicto. Estos linajes serían, sin embargo, más profundos
que la derbfine, y agruparían a todas las líneas de
descendencia que mantuviesen un rango noble. En la
medida en que todas esas ramas eran equivalentes,
cualquiera de sus miembros de alto rango estaría en
condiciones de aspirar a la realeza93 .

En todo caso, a efectos prácticos la descendencia
directa de un rey anterior suponía una ventaja debido a la
herencia de los beneficios, políticos, clientelares,
económicos, etc., acumulados por el antecesor. Por otra
parte, es evidente que los más poderosos eran los más
favorecidos por las propias exigencias del cargo, para el
que en última instancia se estimaba, al igual que para la

86

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica

92 Charles-Edwards 1993: 89. Sólo conocemos una referencia a la eliminación ritual mediante la muerte simbólica de un rival político, véase Dillon, 1973: 4, cf.
Ramnoux 1954.

93 Por lo que el círculo de los damnae ríg ("material de rey") no podría restringirse, como pensaba Binchy (1956: 221-228), a los miembros de la derbfine del
rey precedente, como tampoco el título de tánaise ríg, "segundo del rey", se referiría a un heredero propiamente dicho, sino al príncipe ya elegido (Charles-
Edwards 1993: Cap. I.2.A). Kelly, por su parte, lleva la categoría de los damnae ríg al nivel de la indfhine, es decir, al conjunto de los descendientes de un
mismo tatarabuelo, lo que amplía considerablemente el círculo de los elegibles (cf. Byrne 1973: 119 cf. en último lugar Jaski 2000: 130-40, 171-99).



elección del cenn fine, su dignidad y virtudes personales
(febas). Algunos pasajes del Corpus Iuris Hibernici
explican esta valoración (CIH 1290. 2-7 citado por Charles-
Edwards 1993: 98): 

"(4) Deberías conocer las cualidades que
corresponden al rey: que sea rico, que sea muy rico,
que sea muy generoso, que sea ejemplar entre los
hijos de Dios.

(5) '¡Oh nieto de Conn! ¡Oh Cormac!' Dijo Cairpre, '¿En
virtud de qué se obtendrá el gobierno sobre los
pueblos?' 'No es difícil: se obtiene en virtud de la forma
física y el parentesco y prudencia y conocimiento y
honor y elocuencia; [se obtiene] de acuerdo con la
amplitud (¿) de su sabiduría y su fuerza y el número de
sus aliados y sus combates'".

La referencia en texto legal a un personaje legendario
como Cormac mac Airt para exponer las condiciones
exigidas a los gobernantes, muestra bien las conexiones
existentes entre las tradiciones míticas y jurídicas. La saga
de los descendientes de Conn Cétchathach, donde se
inserta la historia de aquel célebre rey de Tara, abunda en
detalles acerca de las disputas por el trono entre parientes,
tanto directos como colaterales, destacando también en la
figura de Cormac todas las condiciones que debía cumplir
un buen soberano. Además de sostenerse que "todos lo
admiraban por su belleza y elocuencia, su gracia y
dignidad, su fuerza y buen juicio", su destino regio es
anunciado con anterioridad por una profecía, al gemir los
truenos en el momento de su nacimiento, y por su
maravillosa crianza, en el seno de una camada de lobos.
Posteriormente, el camino de ascenso al trono pasaría por
la revocación de una sentencia injusta del rey en
funciones, Lugaid mac Conn, tío paterno y padre adoptivo
de Cormac, y responsable de la muerte de su verdadero
padre, Art. El pronunciamiento de esa sentencia
provocaría inmediatamente el derribo de la casa donde se
emitió, y durante el año en que Lugaid siguió gobernando,
"no crecía la hierba en el suelo, ni hojas en los árboles ni
grano en el cereal". Cuando se expulsó de la realeza a este
falso príncipe, el reinado de Cormac, el "hijo del verdadero
príncipe", devolvería a Tara su esplendor, haciéndola
incluso "más grandiosa que antes". En aquel tiempo:

"los ríos abundaban en peces, los bosques en madera,
las llanuras en miel, a consecuencia de la justicia de su
gobierno [...] nunca se vio privado de la realeza hasta
su muerte, tras la cual se enterraría en el Brug na
Bóinne [el túmulo megalítico de New Grange], porque

el no adoraba al mismo dios que los que allí estaban
enterrados. Ordenó su enterramiento en Ros na Ríg
con el rostro mirando al este" 94.

Podemos observar, pues, una curiosa mezcla de
detalles más o menos fantásticos con un panorama
aproximado a la realidad de las circunstancias en que se
desenvolvían las querellas dinásticas por el poder, y el tipo
de méritos que se valoraban en la elección de los
verdaderos príncipes: descendencia de un rey anterior y
virtudes regias, especialmente la justicia. Puesto que
Lugaid mac Con, al igual que su hermano y su sobrino, es
hijo de rey, su derrocamiento no tiene que ver con los
derechos sucesorios. Si el país va a la ruina es porque no
está cualificado desde el punto de vista de las virtudes
regias y porque no gobierna con justicia.

Como señala Byrne, el hecho de que las túatha fuesen
muchas y muy pequeñas95 hace que algunos sean
renuentes en admitir que cada una estaba gobernada por
un rey. Sin embargo, es una evidencia que el título de rí no
permite una traducción diferente. El rey es la pieza clave
que define a estas comunidades, en cuyo seno se ubica
como centro de la vida colectiva. Él recauda los tributos de
todos los habitantes del dominio; concentra todas las
lealtades, especialmente visibles con motivo de un slógad
o movilización para la defensa o ataque contra pueblos
vecinos; y preside el oenach, la asamblea de hombres
libres en las que el rey sometía a aprobación sus
decisiones, se promulgaban leyes, se fijaban impuestos, y
se dirimían los pleitos en los que el rey, en su calidad de
juez supremo, aprobaba o enmendaba las sentencias de
los jueces ordinarios. Entre sus derechos se incluía la
retención de rehenes, la percepción de tributos y el cobro
de las multas por la comisión de delitos. Parte de sus
obligaciones consistían en asegurar el cumplimiento por
parte de los súbditos de sus deberes públicos, como la
construcción de caminos, la preparación de las
asambleas, y la prestación de los servicios militares
requeridos, (Byrne 1971: 150; Kelly 1988: 3-4, 19). El
incumplimiento de estos deberes podía provocar que el
rey embargase al infractor (Binchy 1973: 39-40). Debido al
rigor con que la ley fijaba los límites de los derechos y
privilegios de los monarcas, coartando profundamente su
libertad de acción, muchos historiadores concuerdan en
señalar que sus poderes eran considerablemente débiles
(así Byrne 1973: 23 y Le Roux y Guyonvarc'h 1990: 71,
desde perspectivas diferentes).

87

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela

94 Dillon 1994: 23 ss., es notorio el aire de familia de esta historia con otros relatos de acceso a la realeza o acerca del tema del buen rey en diferentes pueblos
indoeuropeos, véase Widengren 1960 y Campanile 1981: 27-52; un estudio completo de Cormac en Ó'Cathasaigh 1977 y parcial en García Quintela, e.p.,
"Programme".

95 En torno a 16 Km. de diámetro, según Patterson (1995: 130), con una media de unos 3000 habitantes según (Kelly 1988: 4). Byrne (1971: 156-60), indica que las
40 diócesis del siglo XII se corresponden con los reinos mayores, cada uno de ellos formados por unos tres o cuatro reinos menores, lo que supone entre
120 y 160 tuatha para una población total de unos 500.000 habitantes esto es entre 4200 y 3100 habitantes por tuath.



88

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica

Más allá de la túath

El examen de la estructura política de la Irlanda prefeudal
no puede detenerse en las túath. Al menos desde el siglo
VII, ninguna túath parece vivir aislada. Por el contrario, lo
normal es encontrarlas formando parte de redes
clientelares sometidas a la autoridad de soberanos
hegemónicos sobre varios reinos. Aunque esta tendencia
comienza a sentirse en época tardía, nada impide suponer
que los mecanismos empleados en los procesos de
expansión política en estas fechas no funcionasen
igualmente en tiempos prehistóricos, tanto más cuando
hemos comprobado empíricamente en apartados
anteriores de este capítulo la existencia de procesos de
expansión análogos en la Galia o Britania protohistóricas e
incluso entre los gálatas. En el caso irlandés algunos
grandes hill forts de la Edad del Hierro (por ejemplo Tara)
continúan desempeñando durante la Edad Media el papel
de centros emblemáticos con respecto a extensos
territorios que posiblemente estuviesen unificados
políticamente en tiempos prehistóricos (Byrne 1971: 135)

Sin embargo, los estudiosos están de acuerdo en
considerar como una construcción meramente teórica la
tradición según la cual la isla estaría dividida en cuatro
provincias o "quintos" (cóiced), gobernados cada uno por
su correspondiente rey provincial y sometidos
conjuntamente a la soberanía del rey supremo de Tara, la
capital político-religiosa situada en la provincia central de
Mide "medio", siendo esta última la subdivisión que
resuelve la contradicción que supone una organización
cuatripartita dividida en "quintos". Esta división "política" se
origina en un designio divino relatado en la "Fundación del
dominio de Tara" (Suidigud Tellaig Temra). Allí el dios Lug
se presenta ante el pueblo de Irlanda para revelar la
naturaleza y función diferenciadas de cada uno de los
quintos: "al oeste la ciencia, al norte la batalla, al este la
prosperidad, al sur la música, en el centro la soberanía"
(Guyonvarc'h 1978: 162-3, 184-5). Que esta organización
refleja una construcción ideal de la geografía política se
confirma a través del examen de toda una serie de
paralelos en otros pueblos mediante los cuales se observa
cómo bebe de un fondo mítico común a los pueblos
célticos e indoeuropeos96 .

La unificación política de la isla no se produciría en
ningún momento anterior a la conquista inglesa, por lo que
el ardrí o rey supremo de Irlanda (Rí Érenn) parece no
haber representado más que un símbolo de la unidad
religiosa y cultural del país, un papel equivalente al de su
residencia en Tara en su calidad de centro de reunión y

ceremonia97. Por debajo del rey de Tara estaría el rí cóicid
o "rey de un quinto", que disfrutaría de poder efectivo en
determinados momentos y en algunas circunscripciones
de ámbito provincial. Pero nunca parece haberse dado la
circunstancia de que una autoridad provincial coincidiese
al mismo tiempo en todos los quintos, puesto que no se
trataba de un cargo permanente, su existencia dependía
de la capacidad política de reyes concretos para
imponerse sobre varios túatha.

Los mecanismos empleados por ciertos reyes para
imponerse sobre varios sub-reyes revelan la naturaleza de
esta estructura política. La realeza de una pequeña túath
es siempre la base sobre la que actúan para alcanzar la
realeza suprema sobre varios reinos (rí túath "rey de las
túatha"; ruiri "gran rey", rí mórthuaithe "rey de una gran
túath") o sobre una provincia entera (rí cóicid "rey de un
quinto", rí ruirech "rey de grandes reyes", etc.; Kelly 1988:
17-9), pero estos títulos no conllevan derechos inherentes,
pues no son, como decíamos, más que la extensión de la
autoridad de un rí túaithe a otros reinos (Byrne 1971: 132-
3).

Esta expansión podía efectuarse pacíficamente,
mediante un pacto que se iniciaba con los presentes del
señor, que obtenía en contrapartida la asistencia militar en
caso de guerra, o mediante conquista, y entonces se
exigía el pago inmediato de tributos y la entrega de
rehenes. En ambos casos la autoridad del rey más fuerte
nunca se ejercía directamente sobre los habitantes de los
reinos adheridos, sino a través de los respectivos reyes
locales, fuesen o no impuestos por el conquistador. La
función tradicional del rí túaithe como mediador en las
relaciones exteriores es fundamental en la nueva situación,
en la cual, si bien el rey no pierde ninguna de sus
prerrogativas y responsabilidades dentro de su propia
comunidad, su rango se ve afectado por la subordinación
política al rey superior. Esta subordinación se formaliza
mediante un contrato de clientela de forma que, en lo
sucesivo, el rey local se define como cliente del gran rey
(Byrne 1971: 133). Dado que las relaciones entre las
distintas categorías de reyes se establecen conforme a las
pautas que regulan las relaciones de dependencia en el
seno de cada comunidad (centralización de los tributos,
adhesión militar y participación en el oenach supra-local o
provincial, etc.98), se puede decir que los reinos
compuestos, como las provincias en general, funcionan
políticamente como vastas túatha.

La transición hacia un modelo político que transciende
las bases de la jefatura e introduce elementos de una
organización de tipo estatal se producirá a lo largo de una

96 Rees 1961: Cap. V; véase a título comparativo la fundación mítica de Esteniclaro en Mesenia por obra de Cresfonte (supra p. 27) .
97 MacNeill (1935: 109) fecha esta institución, más religiosa que política, entre los siglos III y XII. Sobre la debilidad política de la soberanía de Tara, Binchy 1970:

11; Byrne 1973: 45, 57 s.; Kelly 1988: 18. Newman 1997 presenta el yacimiento de forma ejemplar, resumen en Waddell 1998: 325-33.
98 A lo que hay que añadir la entrega de rehenes como garantía por parte de las túatha tributarias (dóer-túatha). El hecho de que en un reino compuesto

por varias túatha alguna pudiese estar exenta de pagar impuestos (sóer-túatha), debido quizás al parentesco de los reyes aliados, permite relacionar
ambas categorías de reinos con sendas clases de clientes en las relaciones de dependencia personal: los clientes "libres" sóerchéle y los clientes "base"
dóerchéle (Byrne 1971: 133-4).



serie de transformaciones, parcialmente estudiadas (en la
parte norte de la provincia de Munster, actual condado de
Clare) por D.B. Gibson a través de la evolución de la pauta
de localización de las capitales de los reinos en relación
con los cambios acontecidos en la estructura política.

A lo largo de la alta Edad Media el patrón de
asentamiento consistió en granjas aisladas esparcidas por
todo el territorio, que gravitaban en torno al complejo multi-
focal que conformaba la "capitalidad" de los reinos. En
este complejo, consonante con la dispersión general de
los asentamientos, los centros político, religioso y
ceremonial se localizaban en tres lugares diferentes pero
relativamente próximos, dada la reducida dimensión de las
túatha. El centro político estaba en la granja principal del
linaje gobernante (normalmente adopta en el registro
arqueológico la forma de ring fort, e incluso antiguos hill
forts en fechas tempranas, que en la toponimia aparecen
identificados como dún, cf. galo dunum). El centro
religioso de la capital era el establecimiento eclesiástico,
iglesia o monasterio, normalmente cerca del centro
político. Por último destacaba el lugar donde estaba el
túmulo (en general de la Edad del Bronce) sobre la que se
realizaba la investidura del rey, pensándose que
pertenecía al antepasado fundador del linaje gobernante
(Gibson 1995: 116-7; una generalización en Stout, Stout
1997: 44-53).

Según Gibson las "jefaturas simples", o reinos
propiamente dichos, se organizaban alrededor de sus
núcleos políticos y sus límites coincidían frecuentemente
con los de la reunión de dos o más parroquias. Éstas,
creadas en el siglo XII, suelen superponerse sobre
circunscripciones territoriales resultado de la anterior
fragmentación de jefaturas simples en territorios
controlados por linajes gobernantes rivales, lo que expresa
bien la gran flexibilidad de la estructura socio-política de
los reinos (Gibson 1995: 117-8).

Como veíamos más arriba, la ampliación del dominio
territorial de un rey sobre reinos vecinos, dando lugar a lo
que se conoce como mór túath "gran túath" ("jefatura
compuesta"), no transforma substancialmente ni la
organización interna de los reinos integrados ni el modelo
de capitalidad múltiple expuesto, dado que el proceso de
agregación política basado en el sistema clientelar no
precisa la centralización de todos los órganos de
administración y gobierno (en realidad mínimos) por parte
del rey hegemónico, sino solamente una ampliación de las
redes de influencia trazadas desde la cúspide del gran
reino. El paso hacia la formación de las denominadas por
Gibson "confederaciones de jefaturas", suponía la
unificación por coacción o acuerdo de varias jefaturas bajo
el dominio de un jefe supremo, a veces de ámbito
provincial, pero al que apenas se consideraba un primus
inter pares (Gibson 1995: 123). A este nivel de integración,
diferenciado del anterior por el menor peso del rí ruirech,
tampoco se produce un cambio radical que rompa el
modelo tradicional de organización de la túath.

Lo que permite que los continuos movimientos de
expansión y retracción de los reinos no afecten a sus
estructuras internas, es el permanente anclaje de todo el
sistema socio-político en la túath. La conciencia de que en
la conservación de esta unidad política básica reposaba el
funcionamiento de todo el entramado institucional, y que
una de las características de su identidad radicaba en la
fijación residencial de los jefes en los territorios de su
propio reino, así como en la existencia de vínculos de
parentesco entre las familias dirigentes y sus súbditos,
explica que, en el marco de las jefaturas compuestas, los
nuevos jefes impuestos por los conquistadores se
esforzasen por entroncar genealógicamente con las
poblaciones locales. Por último, cuando los reyes dejan de
necesitar estas estrategias, se desvinculan del parentesco
con el pueblo y trasladan las capitales de sus túatha de
origen a un centro político fundado ex novo para
administrar los grandes reinos que pasan a gobernar, es
entonces cuando se transforma definitivamente la
naturaleza del poder que ejercían los jefes tradicionales y
se disuelve el sistema socio-político de los reinos
irlandeses. A partir de estos cambios, producidos a fines
de la alta Edad Media, puede hablarse con cierto sentido
de la formación de "estados primitivos" en Irlanda (Gibson
1995: 124-6).

Decíamos más arriba que la fuerza del rey arcaico
radica en la convergencia en su persona de todas las
redes de dependencia política y económica, factor que
convenientemente manejado por el monarca asegurará
por si solo la atracción de todas las lealtades y el
mantenimiento del equilibrio económico comunitario. Sin
embargo, debido tanto a las liberalidades alimenticias
para con la totalidad del pueblo como al ingente gasto
suntuario que supone la constante donación de regalos y
recompensas, especialmente exigidas por los clientes
nobles, sub-reyes y séquitos aristocráticos, el soberano
puede ver considerablemente mermado su caudal y, con
él, su poder e influencia. 

Por eso, el agotamiento de los recursos de los jefes
gobernantes puede funcionar como una causa para el
planteamiento de acciones bélicas contra pueblos
vecinos. Mientras que los tributos se recaudaron en
cabezas de ganado esas acciones consistían
básicamente en el robo de ganado, y aunque en
ocasiones tenían como excusa el derecho de requisa por
deudas y la recaudación de tributos no pagados, las
razzias se consideraban, por si mismas y sin justificación,
una de las actividades más prestigiosas de los reyes
irlandeses (Kelly 1988: 26; Byrne 1973: 46). Aunque por
medio de las rapiñas todos los participantes sacaban
provecho mediante el reparto del botín, las expediciones
bélicas de los reyes estaban constreñidas por la
disponibilidad y las exigencias de las bandas de hombres
libres armados, que podían fijar por su cuenta el tiempo
dedicado a este servicio, o reclamar enormes
compensaciones por su realización (Byrne 1971: 150).

89

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela



Ante estas limitaciones de la autoridad militar de los reyes,
y dado que no disponían de mecanismos coercitivos que
obligasen al cumplimiento incondicional de sus órdenes,
se observa cómo su verdadero poder no descansaba más
que en la habilidad de cada uno de ellos para atraerse la
voluntad de sus súbditos. Si su elocuencia podía ser
especialmente útil para movilizar militarmente a sus
seguidores, no hay duda de que el principal estímulo para
la adhesión a sus empresas debía ser la seguridad de
participar en los beneficios, de los que el rey se apropiaba
en primer lugar, para repartirlos a continuación. Después
de todo, este proceder en la guerra no es más que un
reflejo del movimiento de bienes característico de las
relaciones clientelares, en las que los regalos del señor
son el punto de arranque de la dependencia personal de
los súbditos, que a su vez pagan las obligaciones surgidas
de su aceptación aportando servicios y tributos.

Estructuras de hábitat y royal sites

Para terminar de comprender los rasgos de la realeza
irlandesa es preciso aclarar, siquiera someramente, la
relación entre instituciones políticas y estructuras de
hábitat. Pues ésta es una cuestión en la que los hechos
irlandeses difieren de otras situaciones examinadas, al
menos aparentemente. 

En primer lugar, el hábitat caracterísitico de tantos
pueblos protohistóricos, oppidum, castro o hillfort, cuyo
estudio arqueológico tanto ha permitido avanzar en el
conocimiento de esas sociedades, aparece en Irlanda
pero planteado como "the hillfort problem" (Waddell 1998:
354), en la medida de las todavía importantes lagunas en
su conocimiento. Se han catalogado entre sesenta y
ochenta asentamientos así calificados divididos en tres
clases (con un recinto, con varios, recintos fortificados en
promontorios de tierra adentro). Pero no es seguro que
todos hayan desempeñado la misma función. Muchos
tendrían una función defensiva, pero el tamaño de algunos
y la distancia entre sus defensas hace suponer que
necesitarían un número de defensores imposible de reunir.
Es posible, entonces, que se usasen como centros de
almacenamiento y/o refugio de grupos mayores que sus
posibles habitantes (un ejemplo en este sentido en Stout,
Stout 1997: 42). Por otro lado, es tan frecuente la
asociación de estos enclaves con "cairns" (montones de
piedra que señalan un enterramiento prehistórico) que
difícilmente puede ser casual. En la mayor parte de los

casos no se intervino sobre estos monumentos que
pudieron conferir un rango especial al recinto, señala J.
Waddell (1998: 357) que "es posible que los cairns o las
actividades sociales asociadas con ellos legitimasen la
cima de la colina de algún modo". Finalmente, otro
problema de envergadura es la datación, desconocida en
la mayor parte de los casos, mientras que las derivadas de
los materiales metálicos (que se fechan entre el 300 a. de
C. y el 300 d. de C.) presentan la dificultad que pocas
veces se encontraron en estos enclaves.

A partir de la época histórica los irlandeses no
conocieron más hábitats concentrados que los surgidos
en torno a determinados monasterios, y aglomeraciones
de cierta importancia no aparecieron hasta la invasión
normanda (siglo IX), pero sólamente en territorios
controlados por los invasores y con escasa influencia
sobre el resto de la población independiente. Hasta el
siglo XIII los irlandeses no comenzarían a vivir en ciudades
(Gibson 1995: 116).

Es, por tanto, legítima y necesaria la consideración que
hace B. Gibson de una capitalidad "triple" pues la realidad
es que esos tres tipos de lugares son por igual necesarios
a las distintas actividades del rey. En primer lugar,
obviamente, su residencia, que muchas veces es el lugar
donde acumula sus bienes. En segundo lugar el centro
donde tiene su sede el respaldo religioso que necesita. Por
último el lugar de investidura, que a su vez puede o no
coincidir con el de celebración de la asamblea u oenach.

Es aquí donde debemos considerar el papel de los
royal sites (Wailes 1982, Newman 1998, Waddell 1998:
325-54). La denominación es ambigua y deriva de una
constatación empírica. Los lugares en donde las
tradiciones literarias ubican las residencias de reyes de
Irlanda y numerosos acontecimientos y lances legendarios
coinciden con lugares en donde se produce una singular
acumulación de restos arqueológicos de muy diferentes
épocas. Se conocen mejor cuatro de estos lugares: 

1. Tara correspondiente a la residencia del improbable
o mítico rey supremo de Irlanda.

2. Navan, la antigua Emain Macha y capital de Ulaid.

3. Knockaulin identificado con Dún Ailinne, sede  de los
reyes de Leinster.

4. Rathcroghan conocida en los textos como
Cruachain, capital de Connacht donde vivían Ailill y
Mebd, protagonistas del Tain bo Cualnge.

90

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica

99 Las referencias bibliográficas sobre el tema adolecen de una síntesis global, sobre todo por la multiplicidad de cuestiones entremezcladas que aparecen.
Una referencia clásica es MacNeill 1962, que estudia los lugares de celebración de Lugnasad, básicamente también oenaga antiguos, a partir de
información básicamente folclórica. El contenido de los ritos se conoce gracias a descripciones procedentes de fuentes diversas, en general tardías, donde
no es difícil detectar un patrón común de indudable antigüedad: un punto de partida puede ser Dillon 1973, que no excluye ver, Le Roux 1963, Dillon 1961,
Mac Cana 1968, 1973, Hayes-McCoy 1970, Watson 1981, Pontfarcy 1987, Bannerman 1989, Mac Mathuna 1997, Jaski 2000: 63-6 y passim. Sobre Cashel existe
una bibliografía específica: Hull 1941, Dillon 1952, Ní Chatháin 1979-1980. Arqueología, historia de royal sites en: Binchy 1958, Olmsted 1979, FitzPatrick 1997, 1998,
Waddell 1998: 353-4, o los estudiados por Gibson en la provincia de Munster). Otra bibliografía comparativa y exposición sobre estos temas en García,
Santos 2000; García Quintela, e.p. "Programme".



Es indudable la asociación de estos lugares con
capitales provinciales, pero sin duda existían enclaves
análogos de menor entidad y peor conocidos o
estudiados. Al mismo tiempo, ritos de investidura real
registrados en épocas muy diversas remiten a lugares en
donde no se ha efectuado o no es posible el trabajo
arqueológico99 .

El problema es que aunque los textos sostienen que se
trataba de residencias reales, nada o casi nada (una
excepción podría ser la fase Navan 3ii fechada entre la
mitad del siglo IV y el final del siglo II a. de C.; Waddell
1998: 337-9), de los variados restos arqueológicos
agrupados en los diferentes royal sites permite su
identificación segura como lugares de habitación
permanente, cosa que contrasta con lo duradero de su
utilización. Si, como alternativa indudable, diríamos que
casi impuesta por la documentación literaria, pensamos en
un uso ritual o sagrado, surgen otros problemas. 

Quizás el más sencillo, relativamente, sea el de la
extremadamente larga utilización de los enclaves, pues la
fuerza de la tradición, el conservadurismo, la idea de que
eran lugares de enterramiento de los antepasados -todos
están asociados con tumbas megalíticas- proporcionan
razones suficientes.

Pero el por qué y cómo se utilizaban las distintas
estructuras es mucho más complicado. Navan 4 pudo
haber sido un gran centro de reunión cubierto, la fase
"malva" de Knockaulin pudo servir como lugar de reunión y
sacrificio pero coexisten estructuras cuya utilización
contemporánea no se puede explicar más allá de un
entramado de hipótesis en donde es fácil perder de vista
lo realmente atestiguado.

Podemos, pues, atenernos a unas pocas ideas
seguras pero suficientemente indicativas de la
peculiaridad de las "capitales" irlandesas. El lugar de
investidura del rey, de celebración de su oenach, y su
residencia no se identifican necesariamente. Así en la
provincia de Midhe se citan las tres "nobles asambleas"
celebradas por los hombres de Irlanda: el Óenach Tailten
es el lugar de asamblea ordinaria con motivo del
Lugnasad, la sede ceremonial era Tara, ambas con
testimonios históricos fidedignos, y junto a ellas la
asamblea de Uisnech, cuya importancia se expresa en
términos legendarios (Binchy 1958). El rey, como hemos
visto someramente, tenía una importante serie de
cometidos religiosos o sacros que efectuaba
personalmente o con el imprescindible auxilio o
colaboración de un personal religioso especializado. No
debe perderse de vista que muchas de las estructuras
arqueológicas podrían ser usadas de forma específica por
estos sacerdotes que en la tradición céltica son druidas.

Esto remite al tercer elemento de "capitalidad"
identificado por B. Gibson, el monasterio o centro
religioso. Es importante recordar que la cristianización de

Irlanda se produjo, en buena parte, mediante la conversión
de la clase sacerdotal autóctona a la nueva fe, por ello, en
el contexto medieval la asociación del rey con centros
cristianos hereda la estrecha asociación entre el rey y el
druida, con funciones diferenciadas y complementarias,
en el campo de la soberanía. 

Los royal sites por lo tanto, pudieron muy bien servir
como lugar privilegiado de desarrollo de múltiples
actividades, económicas, militares, simbólicas,
relacionadas con la realeza y la soberanía sin que
sepamos en la mayor parte de los casos cómo se utilizaba
cada monumento de los que integran los distintos
enclaves. Al mismo tiempo, no puede considerárseles en
absoluto como lugares de habitación, al menos
permanente o masiva, comparables con los oppida
continentales o británicos. Esta es la peculiar situación que
presenta Irlanda.

Tras esta descripción del funcionamiento de los reinos
irlandeses cabe distinguir algunos rasgos relevantes en
relación con el modelo socio-político que representan y,
por consiguiente, interesan desde el punto de vista
comparativo.

1. La túath era la unidad político-territorial elemental,
estaba conformada como un "reino" al ser inseparable
de la realeza sacral que la gobernaba. 

2. Dejando al margen los niveles más bajos de
integración social representados por los linajes, la
ideología del parentesco condicionaba las relaciones
entre los grupos en el seno de los reinos, incluso
cuando no se podía establecer entre ellos vínculos de
parentesco reales. Muestra de ello no es tanto la
confusión de sus gentilicios con los de los linajes
gobernantes, como la identificación de todos sus
miembros mediante la terminología del parentesco:
mocu / nepos "descendiente de" + gentilicio. En
sentido análogo es significativa la traducción de la
realidad aludida por el gaélico túath con el término
latino gens. Esta terminología refleja la identificación
entre la unidad político-territorial y el pueblo que la
habita, dando a entender, además, que ese pueblo se
piensa a sí mismo como una gran comunidad de
parientes.

3. La ideología del parentesco operaba también en el
sistema jerárquico al determinar el rango de los linajes
midiendo su distancia genealógica con respecto a las
familias dirigentes. Hemos visto cómo de este factor
dependía la estructuración política del reino, puesto
que, en función de la proximidad genealógica a las
ramas dominantes se decidía el rango de los linajes y,
en relación con éste, también se establecía el grado de
sumisión que los sometía a los más poderosos. Si el
rango servil implicaba una dependencia económica
clara, el rango libre y, con mayor razón noble, no solo
no suponía una dependencia económica con respecto

91

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

>> Marco V. García Quintela



92

Traballos de Arqueoloxía e Patrim
onio, 28

2002

La organización socio-política de los populi del noroeste de la Península Ibérica

al rey, sino que exigían de él una serie de gravosas
contrapartidas que, de no ser cumplimentadas podían
poner en peligro su propia continuidad. Esta mecánica,
fundada en el modo de funcionamiento de las
relaciones clientelares, constituye en definitiva el
soporte fundamental de la estructura socio-política de
estos reinos arcaicos.

En resumen, estos rasgos generales definen a los
reinos irlandeses como sistemas de jefatura, análogos a
otros que hemos encontrado en la protohistoria de Europa.




