)

TAPA

TRABALLOS de ARGUEOLOXIA e PATRIMONIO

La organizacion socio-politica de los
Populi del Noroeste de la Peninsula Ibérica.
Un estudio de antropologia politica historica comparada

Marco V. Garcia Quintela



TAPA 28

LA ORGANIZACION SOCIO-POLITICA DE LOS POPULI
DEL NOROESTE DE LA PENINSULA IBERICA

Un estudio de antropologia politica histérica comparada

Marco V. Garcia Quintela

Laboratorio de Patrimonio, Paleoambiente e Paisaxe
Instituto de Investigacions Tecnoloxicas, Universidade de Santiago de Compostela

[TRABALLOS DE ARQUEOLOXIA E PATRIMONIO]
decembro de 2002



TAPA

Traballos de Argueoloxia e Patrimonio

Consello de redaccion

Felipe Criado Boado, IEGPS, CSIC-XuGa (director)

XesUs Amado Reino, [EGPS, CSIC-XuGa (secretario)

Agustin Azkarate, Universidad del Pais Vasco

Teresa Chapa Brunet, Universidad Complutense

Marco Garcia Quintela, LaFC, Universidade de Santiago de Compostela
Antonio Gilman Guillén, California State University (EEUU)

Kristian Kristiansen, University of Goteborg (Suecia)

Marfa Isabel Martinez Navarrete, Instituto de Historia, CSIC

Eugenio Rodriguez Puentes, D. X. do Patrimonio Cultural, Xunta de Galicia
Maria Luisa Ruiz Gélvez, Universidad Complutense

Consello asesor

Bjornar Olsen, University of Tromso (Noruega)

Christofer Tilley, University College (Gran Bretafa)

Gonzalo Ruiz Zapatero, Universidad Complutense

Jodo Senna Martinez, Universidade de Lisboa (Portugal)

José M2 Lopez Mazz, Universidad de la Republica Oriental del Uruguay (Uruguay)
Juan Manuel Vicent Garcfia, Instituto de Historia, CSIC

Luis Caballero Zoreda, Instituto de Historia, CSIC

Marfa Pilar Prieto Martinez, Instituto de Estudios Galegos Padre Sarmiento, CSIC-XuGa
Paloma Gonzélez Marcén, Universitat Autonoma de Barcelona

Pedro Mateos, Instituto de Arqueologia de Mérida, CSIC

Victor Hurtado, Universidad de Sevilla

Edita

Laboratorio de Patrimonio, Paleoambiente e Paisaxe
Unidade asociada 6 CSIC a través do Instituto de Estudios
Galegos Padre Sarmiento (CSIC- Xunta de Galicia)

Enderezo de contacto

Laboratorio de Patrimonio, Paleoambiente e Paisaxe
Edificio Monte da Condesa, baixo

Campus Sur

15 782 Santiago de Compostela

A Coruna, Galicia

Tel.: +34 981 547 053
Fax: +34 981 547 104
e-mail: lppp@usc.es

Os volumes da serie TAPA pddense descargar gratuitamente
da péaxina web http://www-gtarpa.usc.es

Traballos de Argueoloxia e Patrimonio intercambiase con toda clase
de publicacions de Prehistoria e Arqueoloxia de calquer pais.

Edita: Instituto de Estudios Galegos Padre Sarmiento (CSIC-Xunta de Galicia)
Deposito Legal: C-2848-02

ISBN: 84-688-0614-3

ISSN: 1579-5357



FICHA TECNICA

Laboratorio de Patrimonio, Paleoambiente e Paisaxe,
Instituto de Investigaciéns Tecnoldxicas,
Universidade de Santiago de Compostela

Autores

Marco Virgilio Garcia Quintela
El capitulo cuatro ha sido redactado en
colaboracion con Rosa Brahas Abad

Disefio y maqguetacién
Rafael Rodriguez Carreira

Responsable de edicion
XesUs Amado Reino

Direccién de la serie
Felipe Criado Boado

Referencias administrativas

Este texto es una version del capitulo | del primer
volumen de Estudios e Informes que componen el
Plan Director del Castro de Elvina, elaborado por el
Laboratorio de Arqueoloxia e Formas Culturais de la
Universidade de Santiago de Compostela para el
Concello de A Coruna.

Finanaciaciéon del proyecto

Concello de A Corufa.


Usuaria
Resaltado


Indice

CAPITULO 1. ESTRABON Y LA INTERVENCION ROMANA EN EL NOROESTE

LA FECHA DEL TEXTO
ETHOS HEROICO Y RIQUEZA MUEBLE

CAPITULO 2. EXCURSO HELENICO: EL PUNTO DE VISTA DE LOS LECTORES DE ESTRABON

EJEMPLOS DE ARCADIA
La disolucion de Mantinea
El sinecismo de Mantinea
El sinecismo de Orcémeno
El sinecismo de Megaldpolis

EL VOCABULARIO DE ESTRABON

Procesos de concentracion demografica
Usos de cuvoik({elv

EL CAMPO SEMANTICO DE cuvoukilelv
Zuvotk({ewv EN ESTRABON II,3,5

CAPITULO 3. PRINCIPES INDIGENAS Y EPIGRAFIA ROMANA

PRINCIPES GALAICO-ASTURES

CIL Il 2585; IRPL 34

ERA 14

Mangas-Martino, 1997

Tabla de hospitalidad de Astorga (CIL, Il, 2633)
Descartados

REYES Y ARISTOCRATAS CELTIBEROS

Botorrita |

Bronce de Luzaga

El “bronce res”

Inscripciéon grande de Peflalba de Villastar
Inscripciones menores de Pefialba de Villastar

TESTIMONIOS DE REALEZA INDIGENA HISPANA EN LA DOCUMENTACION LITERARIA
Culcas
Indibil y Mandonio
Reyes a pares
Edecon de Edeta
Otros reyes

PRINCIPES Y REYES DEL NOROESTE

Los personajes

Los populi

Cuestiones religiosas
PRINCIPES Y SINECISMOS
CASTELLA Y ALDEAS

16

16
19

23

23
23
24
25
25
26
26
28
31
32

35

36

36
36
36
36
37

37
37
37
38
38
39

39
39

40
42
42

43
45
46
47
48
51



CAPITULO 4. EL HORIZONTE ETNOGRAFICO CELTICO. ESTRUCTURA POLITICA Y JEFATURAS 54

GALOS CISALPINOS 54
GALATAS 58
CELTIBEROS 63
GALOS 69
Evoluciéon protohistérica y oppida 69
Parentesco 72
El pagus 73
La civitas 74
La realeza gala 75
BRITANOS 78
IRLANDESES 82
La tuath y el parentesco 82
Los reyes 86
Mas alla de la tuath 88
Estructuras de habitat y royal sites 90

CAPITULO 5. EL NOROESTE DE LA PENINSULA IBERICA EN EL CONTEXTO DE UNA

ANTROPOLOGIA POLITICA DEL MUNDO CELTICO 93

EL LUGAR DE LA HISTORIA 93

La familia cultural de la sociedad castrefia 93

De las isoglosas a los isoetos 94

¢{Tiene sentido una antropologia politica del mundo céltico? 96

UNA IDEA DEL VALOR 97
LIDERAZGO POLITICO Y REALEZA 98
TERRITORIO Y SOCIEDAD 100
PARENTESCO Y POLITICA 102

LA ANTROPOLOGIA POLITICA CELTICA EN EL MARCO DE LA ANTROPOLOGIA POLITICA 104
APENDICE EPIGRAFICO 107
INSCRIPCIONES CON D 107
INSCRIPCIONES CON D DE LECTURA INSEGURA 109

TEXTO Y TRADUCCION DEL BRONCE DE BEMBIBRE 110
GENEALOGIAS Y FIGURA 111
GENEALOGIA 1. REYES ASTUR-LEONESES 111
GENEALOGIA 2. LOos JIMENO DE PAMPLONA 112
GENEALOGIA 3. REYES Y TETRARCOS GALATAS 113
FIGURA BRONCE RES Y ESTELA DE NICER CLUTOSI 123

BIBLIOGRAFIA 114



o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

EL HORIZONTE ETNOGRAFICO CELTICO: ESTRUCTURA POLITICA Y JEFATURAS

Corresponde ahora examinar de forma sumaria otras
areas ocupadas por poblaciones célticas, o emparentadas
con ellas, considerando sus estructuras politicas en un
momento histérico comparable, esto es, desde que
comienza a producirse un contacto continuado entre esas
poblaciones y el imperialismo de Roma que termina por
dominarlas.

El método que seguiremos consistird en construir
pequenas monografias para cada area que tengan en
cuenta la peculiar combinatoria de tres elementos

1. la época histérica en que esta atestiguado el
contacto que, en la mayor parte de las veces,
corresponde al momento de la conquista romana de
esa zona.

2. las fuentes utilizables para comprender el proceso
anterior en donde, bésicamente, se produce una
variable donde las fuentes griegas son mas etnogréficas
y las latinas més precisas para la historia politica.

3. el grado de evolucién politico-social interno
alcanzado por los pueblos conquistados, que es
diferente en los distintos casos y varia a lo largo del
tiempo, sin que para cada ocasion tengamos
informacién completa sobre todo el proceso.

Esto quiere decir que se evitara una forma de razonar
muy frecuente en estos casos. El estudioso de los galatas
o0 galos cisalpinos utiliza tal o cual noticia de César en De
Bello Gallico para iluminar y dar por explicado tal uso o tal
institucion del pueblo que examina de forma monogréfica.
De este modo César y los celtas de Galia acaban por
convertirse en una especie de matriz universal de los
celtas de la antigliedad. Lo mismo ocurre, en menos
ocasiones o, al menos, de forma menos frecuente entre
historiadores de la Antigliedad, con la utilizacion de datos
irrandeses (un ejemplo clasico lo proporciona Hubert 1988:
417-94)

Ahora bien, una cosa es constatar la evidente riqueza
del texto de César y otra muy distinta es considerar que,
de una u otra forma, lo alli descrito constituye un modelo
de alcance general que sirve para completar los vacios de
informacién en el caso de pueblos célticos peor
documentados.

El procedimiento que proponemos es inverso. Primero
constataremos para cada zona cémo se presenta su
sistema de jerarquia social y su estructuracion institucional
y territorial para, seguidamente, argumentar que tal o tales
formay(s) politico-institucional(es) es o son pancéltica(s) y
si encaja(n) con lo que hemos podido reconstruir sobre la
organizacién socio-politica castrefia. Examinaremos,
pues, en las paginas siguientes a los galos cisalpinos del

norte de ltalia, a los gélatas de la Peninsula de Anatolia, a
los celtiberos de la Peninsula Ibérica, la Galia, Bretana vy,
por Ultimo a los irlandeses de la Edad del Hierro, anteriores
a la feudalizacion de la isla a partir del siglo XII.

GALOS CISALPINOS

Dos libros tratan con amplitud y detalle sobre esta region.
El libro de R. Chevallier (1979) se ocupa de todo el
proceso de conquista, con una descripcion minuciosa de
las guerras y todas las fuentes que las relatan, y de
transformacion institucional de la zona en provincia
plenamente integrada en la ltalia romana (véase también
Luraschi 1979, més detallado en este sentido) asi como de
su historia bajo el Imperio. Por su parte el libro de Ch.
Peyre (1979) es més etnografico y arqueolégico y no entra
en el periodo imperial. Ambos tratan, pues, la totalidad del
periodo que nos interesa y excusamos remitir
incesantemente a ellos.

Los celtas se habian instalado en el valle del Po
procedentes del valle del Rédano a través de los Alpes.
Las noticias sobre este proceso migratorio estan tefidas
de una clara dimensién mitica y ahora no nos interesan, lo
que es evidente es que algunos etnénimos célticos del
norte de ltalia coinciden con los de la Galia, por lo que la
zona de procedencia de estas poblaciones parece bien
establecida (Peyre, 1979: 28-30).

Por lo demas la expansion céltica es un hecho que
acontece bajo la mirada de los romanos que se oponen a
ella con todas sus fuerzas hasta conseguir frenarla para,
posteriormente, terminar dominando a los galos. Los
famosos tumulti galos no son sino la manifestacion
concreta de esas oleadas migratorias en su choque contra
Roma (en las noticias sobre la cuantia de las presas
hechas a los galos siempre figuran los carromatos
capturados). Para lo que ahora interesa partiremos de que
la zona central del valle del Po y la Emilia estaban
pobladas al comienzo de la Segunda Guerra Punica por
una poblacién basicamente céltica. Aunque es discutible
si esta adscripcion étnica es vélida para ligures y
vénetos48,

Ese territorio se repartia ente grupos que Tito Livio
denomina gentis (XXXII, 30, 6) y Polibio évn (Il, 17, 8).
Nunca aparece el nombre de civitates, que Livio evita
sistematicamente y que, como se sabe, sera el empleado
por César de forma corriente para referirse a las entidades
politicas de la Galia (Peyre 1979: 56, 25-41). Pero es
discutible si ello se debe a una consideracion formal por
parte de Livio sobre el grado de desarrollo politico de esas
poblaciones pues, a los ojos de Polibio, aunque pensase

48 Payre 1979: 267 y 31-2. Segun Polibio I, 17,5, los vénetos eran 'poco diferentes de los galos por costumbres y vestidos pero hablantes de otra lengua



>> Marco V. Garcio Quintela

en la superioridad de la vida en pdleis, no podia dejar de
ser consciente de que muchos griegos vivian kata éthne, y
que incluso esta clase de griegos habian destacado de
forma especial a lo largo del siglo lll a. de C. mediante la
constitucion de estados federales (Larsen 1968).

Estas gentis o éthne gozaban y aplicaban en los
hechos de una autonomia politica plena que les llevaban a
guerrear o coaligarse entre sf o con otras etnias o estados,
como Roma, los cartagineses de Anibal, etc.

Cada gens estaba dirigida por una aristocracia y tenia
una capital4®. El problema es que esa aristocracia aparece
designada con términos muy imprecisos tanto en Livio
como en Polibio, que utilizan, aparentemente sin mucha
precision, términos como reges, duces, principes®0 o
Baci\els, Tyepdves, mpoeaT@TeS®!. Y en ningln caso
ofrecen una descripciéon de sus funciones institucionales
suficiente a ojos de un historiador moderno.

Al lado de estos jefes existian consejos y asambleas,
que también conocemos muy mal. Los primeros aparecen
con la férmula latina senatus que puede tomarse en su
sentido literal como consejo de los ancianos o mayores. La
prueba es que en diversas ocasiones parece adoptar
decisiones diferenciadas de otras partes de la comunidad
dada. Tito Livio presenta en dos pasajes diferentes y con
una redacciéon ligeramente modificada la noticia de la
rendicion de los boyos el ano 192 a. de C. En la primera
nos dice que inicialmente se rindieron unos pocos
caballeros, seguidos por todo el senado y quienes tienen
maés bienes®2 mas adelante, cuando termina la exposicién
relativa a ese ano, Livio dice que el senado de los boyos
con sus hijos y los jefes con la caballerfa -mil quinientos en
total- se rindieron al consul Cn. Domicio®3 . Parece, pues,
que toda la aristocracia de este pueblo emprende un
camino politico diferente al resto que no se menciona (ése
sobreentiende que con el gesto de los dirigentes basta?).
Por otro lado, anos antes, en el 197 a. de C., se nos dice
que los iuvenes insubros se alzaron en armas sin la
aprobacion de los seniorum vy, paralelamente, que los
cenomamos se unieron a la campana sin decisién politica
formal (nec publico consilio, Livio XXXII, 30, 6-7).

Es decir, al menos en estos contextos que nos
describe Livio de encarnizada guerra contra Roma, con las
tensiones que origind en el seno de los distintos grupos
célticos, las instituciones de sus respectivas comunidades

no logran siempre el consenso necesario en torno a sus
decisiones, que no pueden imponer por la fuerza. Esta
debilidad institucional se aprecia también en algunas
consecuencias de las acciones guerreras. En efecto, los
galos ante la derrota o, aln vencedores, ante el simple
cansancio de la guerra, se retiraban a sus hogares (un
caso, frustrado, de vencedores que se retiran en Polibio, I,
26, 5).

Asi, como consecuencia de los hechos que acabamos
de mencionar, que afectaban a sus aliados cenomamos e
insubros, los boyos dejaron a su jefe y campamento y se
diseminaron por los vici, cada uno para defender su
propiedad (Livio, XXXII, 31, 2; [taque relicto cude
castrisque dissipati per vicos, sua quisque ut defenderent).
En las guerras célticas entre 200y 190 a. de C. esta tactica
bélica de dispersion "per vicos et castella" no debe
considerarse un tépico, pues contrasta con la respuesta
de los ligures, anclados en sus oppida para la defensa
(Livio, XXXV, 4, 1; cf. XXXIll, 36, 8, in castella sua vicosque
dilapsi sunt; XXXIV, 22, 2, in vicos suos atque agros dilapsi
cf. Peyre 1979: 57-8).

Asi pues, al menos en estos momentos de crisis, se
aprecia una doble division de la sociedad. Por una parte
esta la ya sefialada division social con el senado vy la elite
por un lado y los iuvenes por otro, actuando cada uno de
ellos seguin sus intereses. Pero ademas existe otra division
territorial, con asentamientos propios de distintos grupos.

Livio utiliza dos palabras para referirse a estas
entidades menores que en otras condiciones se
integrarian sin problemas en la estructura general
encabezada por la capital de la gens y su senado. Se trata
de los términos vicus y castellum que Ch. Peyre (1979: 58)
explica como sigue:

"con la palabra vicus Livio parece designar la aldea de
la llanura, mediante castellum, la aldea en altura. El
término castellum en todo caso, como el de oppidum,
no implica en absoluto la presencia de un sistema
defensivo fortificado" (cf. Livio, XXII, 11, 14).

La forma en que Livio describe como el consul Cornelio
disgrego la coalicion de boyos, insubros y cenomamos el
ano 197 a. de C. refleja la nitida conciencia que tenian los
romanos de las tendencias centrifugas de la sociedad
gala. El romano comienza atacando directamente el
territorio de los boyos, que se desentienden de la coalicién

49 Brixiam.., quos coput gentis erat de los cenomamos (Livio XXX, 30, 6); ékxwpnadvTavy eis To Medtéhavor Tév FakaT@y, domep €0TL KUPLWTATOS
 T6mos Ths TV TvoduBpwy xdpas (Polibio, II, 34, 10); cf. Felsina de los boyos en Livio XXXIIL. 37, 4

S0 XX, 29, 6, Boiorum legatorum regulique Magali adventus, XXXI, 21, 17, tres imperatores galos, XXXl 30, 7, principibus (cenomanos), XX, 36, 4, Corolamus

SEL1712 kal doBepdiTaTov kal SuaTdTaTov (galotas) Il 21, 4, fryovpévwy 5, mpoeoTdTas” ..

regulus Boiorum; XXXIV. 46, 1, Dorulato duce (boyos), XXXIV. 46, 4, Boiorix regulos eorum, XXXV, S, 13, tres duces eorum (insubros)

18lovs Baoiels "ATw kai ['dlatov. Il 23, 3, ol

Baokels TGV KelT@y (ounque es ambiguo si se refiere a los basilels de los celtos del Rddano, sistematicamente mendonados con ese témino, o a lo
totalidad de los jefes de la coalicddn céltica formada en ese momento); Il 32, 5, lvadppwr mpoeaTdTes: Il 44, 5, Tobs Bacthiokovs TolUs mept

 Mdyuov

S2 XXXV, 22, 34, Primo equites eorum pauci cum praefectis, deinde universus senatus, Postremo in quibus aut fortuna aliqua aut dignitas erat, ad mille quingenti

___ad consules transfugerunt

53 XXXV, 40, 3 senatus eorum cum liberis et praefecti cum equitatu - summa omnium mille et quingenti - consuli dediderunt se

[4)]

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




[
o

o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

y parten a proteger sus tierras devastadas. Seguidamente
envia "mensajeros a las aldeas de los cenomamos y a
Brescia, que era la capital de la tribu..." Inde mittendo in
vicos Cenomanorum Briixiamque, quos caput gentis erat...,
XXXII, 30, 6-7. Como sefnala Ch. Peyre (1979: 58):

"La accién de los romanos permite suponer que las
tribus de la campifa estaban en desacuerdo sobre la
actitud a mantener para con Roma, y es necesario
extraer la conclusion de que estas tribus conservaban
una gran capacidad de decisién en el seno de pueblo,
incluso con respecto a asuntos tan graves como la
declaracién de guerra'.

Estas subdivisiones de la gens mas amplia, que
cuentan con cierta capacidad politica y en cuya defensa
acudian los guerreros en caso de peligro, se describen
con un vocabulario, una vez mas, impreciso. Ya hemos
visto la diferencia entre vici y castella. Pero también leemos
pagi o, incluso, tribus que tienen un nombre especificod4.

Ch. Peyre recuerda que el pagus era en principio un
'mojon hincado en la tierra", de donde procede la nocion
de territorio delimitado, cantdn y por extensién el grupo
que vive en el cantén (1979: 57). Segun Tito Livio, el estado
de vida pagatim era anterior a la civitas, como se aprecia
en el pasaje que dedica a los antiguos atenienses
pagatim, que tenfan santuarios consagrados antafio por
sus antepasados en sus vici y castella, y que, cuando se
unieron en una urbe, no los abandonaron (XXXI, 30, 6:
Atenas Delubra sibi fuisse, quae quondam pagatim
habitantes in parvis illis castellis vicisque consecrata ne in
unam urbem quidem contributi maiores sui deserta
reliquerint).

Podemos intentar cruzar estos datos con una hipétesis
formulada por C. Jullian (1901: 82) segun la cual cada
pagus (se refiere a la Galia Transalpina) formaria una
unidad militar que combate bajo su propia ensefa. La
retirada de los guerreros a sus vici y castella integrados en
pagi o entidades semejantes, podria ir en este sentido.

También cabe considerar las noticias sobre las
insignias que aparecen a lo largo de las distintas
campanas. En un pasaje al que hemos aludido varias
veces, cuando Coriolano disuelve una coalicion de celtas
el 197 a. de C., dice Livio que la oferta a los cenomamos
consistia en abandonar a los insubros y, tomando sus
estandartes, regresar a sus hogares o unirse a los
romanos (XXXII, 30, 7, sublatis signis aut domos redirent
aut ad romanos transiret). No se nos dice que haya un
signum por cada domus pero queda implicito que cada
subdivisién de los cenomamos actuaba como una
agrupacion militar definida con uno o varios estandartes
propios que, por otra parte, pueden recibir connotaciones
simbdlicas diversas, como en el caso de los "estandartes
de oro inmoviles... del templo de Atenea (Brigit?)"
pertenecientes a los insubros (Polibio, Il, 32, 6).

En varias ocasiones Livio ofrece cifras del resultado de
los combates que pueden traerse a colaciéon para nuestra
investigacion. Asf, con motivo del asedio de Cremona (200
a. de C.) nos dice que hubo 35.000 galos muertos o
capturados, 200 carros, 70 insignias y 3 jefes (Livio, XXXI,
21, 17-18). En otra batalla en torno a Como hubo més de
40.000 muertos y se capturaron 87 ensenas (Livio XXXII,
36, 13). Un combate del 193 se salda con 3 jefes
prisioneros, 212 insignias tomadas y 14.000 muertos
XXXV, 5, 13). Por fin, el 191 a. de C., para terminar la
guerra, sefala que hubo 28.000 boyos muertos, 3000
prisioneros y 124 insignias tomadas (XXXVI, 39-40).
Suponiendo que existe una relacion entre el nimero de
muertos o prisioneros y el de insignias capturadas
tenemos las siguientes proporciones en los testimonios
citados: 500/1, 460/1, 66/1, 250/1.

Asi constatamos, por un lado, que el nimero de
ensefas capturadas no es heterogéneo con las 112 tribus
de los boyos mencionadas por Plinio. Y, por otro,
observamos que el ndmero de guerreros por insignia,
evidentemente variable y dependiente de contingencias
reales de las luchas o de la transmision de la informacién
hasta Livio y, desde Livio, a través de la historia del texto,
remite a cifras homogéneas con otras conocidas en la
antigliedad vy, por lo tanto, podemos considerarlas
verosimiles.

Si esto es asi el pagus (u otro nombre con el que
pueda aparecer) seria una subdivision de la gens con
autonomia politica, pues su participacion directa o
indirecta, desconocemos los procedimientos, es necesaria
para que decisiones a escala de gens sean vélidas en
cada pagus concreto. También tendria, en paralelo con lo
anterior, una autonomia militar, los pagi son centros de
reclutamiento 'y sus guerreros se preocupan
especificamente de su defensa. Por Ultimo, también
tienen, aunque esto es mas hipotético, una forma
particular de integrarse en el mundo simbdlico de su etnia
a través de sus ensefias representativas con
representaciones especificas que inciden en la
caracterizacion espiritual del grupo.

Los vici y castella, finalmente, serfan la cristalizacion
sobre el terreno como formas de habitat de lo que
representa el pagus como institucion politica. Utilizando
esta expresion en el sentido de que no prejuzga los modos
de asentamiento concretos que se producen en los
distintos pagi en funcién de realidades topogréficas y del
ecosistema.

Para terminar este andlisis centrado en Livio
sefialemos que no existe contradiccion entre su testimonio
y la etnografia de los galos cisalpinos que leemos en
Polibio. Como tampoco existe contradiccion entre la citada
etnografia de Polibio respecto a los galos cisalpinos con
respecto a los transalpinos, al menos en la situaciéon que

54 Plinio 1Il, 15, 116, "pueblos que ya no existen en esta region son los Boyos, de los que dice Caton que incluian 112 tribus' in hoc tractu interierunt Boi quorum
tribus CXII fuisse auctor est Cato; id., Ill, 17,124: "Vertamacoris, Vocontiorum hodieque pago”; Livio, V, 34, 9: Insubribus pago Haeduorum



>> Marco V. Garcio Quintela

se daba entre el fin del siglo lll e inicios del Il. Para
comprenderlo estudiaremos un episodio relatado por
Polibio que se sitUa inmediatamente antes de la Segunda
Guerra Punica. Se trata de la venida de los gaesati del
Rédano encabezados por dos reyes en auxilio de sus
hermanos de raza, boyos e insubros del Po.

Al plantear este tema no pretendo saltarme la cuestion
de método expuesta mas arriba. Se trata, por una parte, de
adaptarse a las articulaciones internas de nuestras fuentes
y, por otra, de ir logrando cierta profundidad temporal con
respecto a los celtas de la Galia que estudiaremos mas
adelante. Ademas, se trata de la descripcién de una
invasion de ltalia por lo que, aunque procedentes de otro
lugar, el escenario de los hechos es el que nos ocupa en
este momento.

Polibio trata la guerra de los romanos contra los celtas
que precedio a la invasion de ltalia por Anibal (231-222 a.
de C) a lo largo de 14 capitulos de su libro Il. Los
acontecimientos se desencadenaron cuando boyos e
insubros se aliaron contra los romanos y pidieron auxilio a
los galos asentados en el valle del Rdodano llamados
gaisatous, comandados por los basileis Concolitano y
Aneroesto a los que prometieron oro y botin, condiciones
que aceptaron emprendiendo la invasion de ltalia.

No se me escapa que el texto de Polibio se presta a
lecturas variadas. En primer lugar, Polibio presenta la
fuerza invasora compuesta por mercenarios, pues reciben
de sus aliados italianos una gran cantidad de oro (Il, 22, 1;
34, 2). Sin embargo, la descripcion que ofrece de su forma
de combatir, desnudos en primera linea, con un valor
especial debido a su ética guerrera (paxtpwTépovs dvdpas
I, 22, 6; cf., 28, 8; 29, 6-7; 30, 5), induce a pensar que se
trata de una cofradia de guerreros. Por Ultimo, la
descripcion de su campamento, con los tipicos
carromatos empleados por los celtas en sus
desplazamientos masivos (ll, 23, 4; 28, 5) permiten
sospechar que estamos ante una migracién formal.

Ahora bien, ninguno de estos rasgos es contradictorio
sino que, mas bien, confirman la breve presentacion de la
etnografia de los célticos del Po ofrecida por Polibio con
anterioridad y que hemos citado (supra pp. 19-21).

"Viven en aldeas sin amurallar, sin ninguna clase de
bienes superfluos; pues como duermen en lechos de
hojas y se alimentan con carne y se ocupaban
exclusivamente de la guerra y la agricultura, sus vidas
eran muy sencillas y no conocfan ninguna clase de arte
0 ciencia. Sus posesiones consistian en ganado y oro,
pues éstas eran las Unicas cosas que podian llevar
consigo a cualquier parte de acuerdo con las
circunstancias y partir a donde quisieran. Concedian la
mayor importancia al companerismo, de entre ellos
eran los mas temidos y poderosos aquellos a quienes
se consideraba con un mayor nimero de seguidores y
subordinados". (I, 17, 9-12)

Dejando aparte los tépicos de la descripcion de la
barbarie, presentes en el texto pero que no deben impedir
apreciar una observacion etnogréfica fidedigna, se pueden
destacar tres puntos que segun Polibio caracterizan a los
celtas cisalpinos.

1. que los bienes mas apreciados eran de tipo mueble:
oro y ganado.

2. que tenfan disponibilidad para la migracién o la
campana militar (si es que es pertinente distinguir las
dos cosas con claridad).

3. que el logro de la jefatura dependia de la capacidad
del individuo que aspirase a ella para atraerse un
séquito militar.

Pues bien, estos tres elementos estan presentes entre
los celtas del Rbdano aunque se formulen de otra forma.

1. destaca la consideracién de mercenarios que
reciben los gaesati por parte de Polibio y la
disponibilidad de sus reyes para retirarse sin presentar
batalla dada la abundancia del botin conquistado (Il
26, 6). También destaca Polibio los torques de oro
exhibidos por los galos cuya contemplacion excitaba la
codicia de los romanos (ll, 29, 8-9; la presencia de
torques de oro es constante en los inventarios de botin
tomado a los galos que leemos en Livio).

2. sobre su disponibilidad migratoria no hay que
insistir, pues la campana de los gaesati con sus reyes
consiste precisamente en eso.

3. este punto es menos evidente, pues desconocemos
coémo alcanzaron su posicién Concolitano y Aneroesto.
Pero si consideramos que comandaban un grupo
numeroso de guerreros de elite, cabe pensar que si se
les reconoce como jefes de tal grupo es porque
cumplen condiciones para ocupar tal lugar. Dicho con
otras palabras, que de alguna forma su posicién se
debe al consenso logrado entre sus subordinados.
Descartandose, por lo tanto, otras formas de obtencion
de la jefatura como dinéastica (al menos en estado
puro), religiosa etc.

Cabe comparar la jefatura de los galos del Rédano,
esta vez por contraste, con las situaciones descritas mas
arriba  de  disgregacion  social  consecuencia,
probablemente, de la derrota militar. Cuando veiamos a
distintos grupos sociales o territorios actuando por
separado ante los romanos.

Pues bien, si, como tratamos de mostrar, al menos en
esta época a caballo entre los siglos Il y Il los celtas de las
dos vertientes alpinas son social e institucionalmente muy
semejantes, cabe inferir que sus diferentes grados de
cohesion social e institucional dependen de la coyuntura
histérica. O, lo que es lo mismo, que las instancias de
cohesién de que disponen son lo bastante débiles como
para que ante una situacién dificil se difuminen en buena
medida. La famosa inconstancia de los galos, auténtico

g

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




(94
©

o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

topico literario en las descripciones cléasicas de su
barbarie, puede no ser mas que el reflejo externo de las
peculiaridades de su universo institucional y ser, por tanto,
ademés de un topico literario, una realidad socio-politica
bien percibida por los observadores griegos o romanos.

La comparacion entre estos dos grupos celtas también
permite destacar otro contraste. Polibio es constante al
denominar basilels a los jefes transalpinos, mientras que
utiliza un vocabulario variopinto (supra) para referirse a los
cisalpinos. Ahora bien, Polibio sabia latin y en su juventud
habia combatido contra los gélatas de Anatolia y habia
llegado a conocer personalmente a algun galata notable
(Polibio, XXII, 21). Es decir, si habia alguien capacitado
para detectar la semejanza fonética e institucional entre el
rix céltico y el rex latino en su época, ese era Polibio. Asi,
cuando sistematicamente habla de basilefs con respecto a
los celtas del Rédano, pero también con respecto a los de
Anatolia (ver infra) es porque esta traduciendo, casi con
toda seguridad, un rix céltico.

Ahora bien, si como estamos viendo, este uso no
aparece con respecto a los celtas cisalpinos -por ejemplo,
en el pasaje que nos sirve de guia ahora los jefes aparecen
con un circunlogquio como "los mas temidos y poderosos"
y mas arriba hemos recogido la diversidad de vocabulario
que emplea para designar a los lideres celtas- écomo
interpretar el hecho?

Los datos comparativos permiten ofrecer dos
sugerencias. La primera es que el término rix si no
desaparecié por completo en la lengua de la Galia
Cisalpina al menos permanecio soélo de forma residual en
la antroponimia (por ejemplo el citado Boiorix). Un caso
paralelo lo tenemos en galés en donde los términos para
designar al rey - pendefig, "jefe principal’, o gweledig, "que
tiene la realeza", o breechin, "el privilegiado" - no se
relacionan en absoluto con rix (Lambert 1993: 355 n. 1)
estando sin embargo la celticidad del idioma galés fuera
de toda duda. La segunda es que podriamos estar ante un
estadio de disolucién de las realezas tradicionales en
contacto con las formas institucionales imperantes entre
los vecinos italianos de los galos. Proceso que, tal vez
retrasado con respecto a ltalia, también se estaba dando
en la Galia conquistada por César. Esto explicaria la
presencia ocasional de reges y basilels en nuestros
testimonios, entendiendo que traducen de forma fidedigna
un rix céltico.

Mas que inclinarnos por una u otra opcién, o una
ecléctica mezcla de ambas, es preferible concluir
constatando ese contraste en la terminologia de la jefatura
gala para las distintas regiones, y la especificidad de la
situacion de los galos cisalpinos en los primeros afos del
siglo Il

GALATAS

La presencia de pueblos celtas en Anatolia esta
perfectamente inscrita en el registro histérico de la
Antigliedad. En el afo 278 a. de C. un grupo escindido de
la gran invasién céltica contra Grecia, situado a orillas del
Helesponto, recibe una peticion de ayuda militar de
Nicomedes de Bitinia. Era un grupo poco numeroso, se
nos habla de sélo 20.000, pero sea merced a los refuerzos
que siguen recibiendo a través de los estrechos (un
ejemplo en Polibio V, 77-78; 111, 2-6) sea, como dice Livio,
debido a su gran capacidad reproductora (XXXVIII, 16, 13),
pronto consiguen hacerse politica y militarmente
determinantes de los asuntos de la parte Occidental de
Anatolia durante mas de dos siglos. Su vivencia como
etnia independiente termina cuando en el 25 a. de C.
Galacia se convierte en provincia romana, aungue ya
desde bastante antes era, a ojos de los romanos, un
territorio gobernado por dinastas clientes suyos.

El estudio de este grupo céltico, que quedd aislado del
territorio habitado de forma continua por gente de esa
lengua y cultura, se ve facilitado por la ya clasica
monografia de F. Stéhelin (1907) y por un reciente y
ejemplar estudio de S. Mitchell (1993) que aborda todos
los aspectos que nos interesan. Por otra parte, Estrabén
proporciona el testimonio basico sobre las instituciones
politicas de los galatas. Pero debe tenerse cuidado con su
uso por lo tardio de su fecha ya que refleja, por un lado, la
aculturacion con usos institucionales griegos Yy, por otro,
una situacién de subordinacidon a los poderes que se
imponen sucesivamente en Asia Menor. Por ello, antes de
examinar este testimonio capital conviene rastrear en otras
fuentes los diversos indicios, pocos en todo caso, sobre
los aspectos que nos interesan en momentos anteriores al
descrito por Estrabdn.

Los celtas invasores de Anatolia se presentan desde el
primer momento, pese a su reducido nimero, divididos en
distintas agrupaciones y no bien avenidos. Se nos dice
que sus reguli, se habian escindido del grupo de Breno
(Tito Livio, XXXVIIIl, 16, 2) y que antes de pasar a Asia
surgidé una nueva sedicion entre sus dos jefes (Tito Livio,
XXXVIII, 16, 6). Livio también dice que se repartian en tres
gentes: tolistobogos, trocmos, tectosagos que se reparten
las éreas de Asia en donde exigir tributo (XXXVIII, 16, 11).
Pero esta noticia con toda probabilidad resulta de
retrotraer al momento de la primera invasion la situacion
que impera después, quizas ya en el momento de la
guerra de Cn. Manlio Vulso en el 189 a. de C. - tema que
Livio esta introduciendo en esas lineas - y, después, en la
descripcion de las instituciones galas que presenta
Estrabon.

Testimonios diversos mencionan ocasionalmente otras
agrupaciones de celtas en Anatolia. Asf Polibio cita a los
rigosagos luchando como mercenarios el 221 a. de C (V,
53, 3) y a los egosagos, también mercenarios, que Atalo |
habfa hecho venir de Tracia y que terminan masacrados
por Prusias | de Bitinia (Polibio, V, 77-78; 111, 2-6). Plinio



>> Marco V. Garcio Quintela

(NH 5, 146) cita grupos denominados voturios y
ambitoutos tras los folistobogos y a unos toutobodiacos en
relacion con los tectosagos. Estan atestiguados escorpios
en las inmediaciones de Ancyra (Esteban de Bizancio, s.v.
’Avkipa), y conocemos a un Eporedorix, tetrarco de los
tosiopas a inicios del siglo | a. de C. (Plutarco, Mor., 259 A-
C; Mitchell 1993: 42-3).

Para describir a los tres grupos fundamentales Livio
utiliza el término gens (XXXVIII, 16, 11; 18, 3) pero lo
combina con civitas y con populus que aparecen como
sindnimos (XXXVIII, 19, 1-2). No sé si seria oportuno
apreciar en este cambio linguistico alguna intencién
descriptiva precisa. Es decir, gens seria el vocablo
oportuno para presentar los grupos invasores mientras
que las otras dos palabras se utilizan en el momento de la
guerra del 189. Entre ambos momentos se producirian
cambios sociales e institucionales entre los gélatas que
harian pertinente la modificacion del vocabulario. En
cualquier caso, los testimonios griegos usan siempre
€Bvos para describir las agrupaciones principales.

La sociedad gélata estaba jerarquizada y gobernada
por reyes. Livio utiliza con asiduidad el término regulo
(XXXVIII, 16, 2; 18,1, 3, 4, 14,19, 2; 41, 1) pero no descarta
reges (siempre en plural) cuando los presenta en uno de
los episodios de la guerra (XXXVIII, 25 - cuatro veces en el
parrafo). Polibio, cuando relata el mismo episodio, también
utiliza Baoiels sistematicamente, en plural cinco veces, y
una vez se sirve del giro Tovs mpwTous dvdpas. Pero por el
contexto, una discusion sobre el protocolo previo a una
negociacion, se percibe que éstos Ultimos no se identifican
con los reyes (Polibio, XXI, 39, 2-4). Polibio también
menciona a Eposognato, relacionado con los reyes,
BaotAels, de los tolistobogos (plural en dos ocasiones); y
mas adelante usa la formula TGy Talatdv Baciietow
(Polibio, XXI, 37, 1-3y 8).

Finalmente estdn atestiguados antropdnimos
compuestos con -rix, como el ya citado tetrarco
Eporedorix. También se puede mencionar al jefe de una
revuelta denominado atlatopiyos (Polibio, XXIV, 14, 6),
en el que tal vez no sea desencaminado ver a un "rey de
gaesat" los guerreros de elite galos que ya conocemos
cuya presencia, como institucion, tal vez esté elusivamente
atestiguada por Tito Livio cuando indica que los gélatas
combatfan desnudos (XXXVIII, 21, 9). Connacorix y
Adiatorix aparecen como gobernadores de Heraclea y el
segundo figuré en el triunfo de César (Memnon, 42, 5; 49,
4; 51 ss.; Estrabdn XII, 3, 6 y 35). Otro es Sinorix, asesino
de un tetrarco marido de Camma, una sacerdotisa de
Artemis, que aspiraba a su mano y probablemente,
aunqgue no se nos dice, al poder de su esposo (Plutarco,
Virtudes de las Mujeres, 257E-258C). También conocemos
a un Aioiorix noble del siglo II, y a Ateporix de familia de
tetrarcas (Estrabdn, Xll, 3, 37; fuentes mas completas en

55 Livio escribe Ortiago en XXXV 19, 2 y Orgiagontis reguli en 24, 2 y 9

Stahelin 1907: 109-20, con una prosopografia galata).

Asi pues, la mayor parte de los personajes conocidos
que componen su nombre con este sufijo ejercen o
aspiran a ejercer el poder. Parece que el elemento -rix de
su nombre esclarece su programa politico (obviamente no
todos se llamaban asi desde su nacimiento, pero la
practica del cambio de nombre de acuerdo con
situaciones personales variables era tan frecuente entre
los celtas como entre los romanos) aunque junto a ellos
conocemos a otros muchos reyes o tetrarcos sin esta
peculiaridad onoméstica.

En cualquier caso, parece claro que el uso de reges
por parte de Tito Livio, de basilels por parte de Polibio y de
los nombres compuestos con -rix reflejan de una u otra
forma una realidad institucional. La Unica cautela procede
de Livio, que manifiesta cierta prevencion a usar reges y
prefiere el diminutivo, quizas para contrastar las figuras de
los reyes galatas -barbaros - con las de los reyes
helenisticos contemporaneos que, a ojos de Tito Livio,
serfan los reyes de pleno derecho que gobernaban los
distintos estados de Anatolia. Que esto es asi lo pone de
relieve el desarrollo de la emboscada que los galos
pretendieron tender al cénsul Manlio Vulso jugando con
una cuestiéon de protocolo. Polibio distingue alli entre
Bactlels y Tols mpwiTous dvdpas que Livio traduce como
reges y principes gentis (XXXVIII, 25, 4). El lance gira en
torno a una entrevista pactada entre los reyes y el cénsul,
pero como los primeros no acuden y envian a los
principes, Manlio responde enviando a su aliado vy
subordinado Atalo. Para lo que ahora nos interesa destaca
el hecho de que, al lado del papel institucional de los
reyes, UNicos que, en este caso, estaban capacitados para
sellar la paz, habia una aristocracia.

Ya en el momento del paso a Anatolia, Memnon indica
la presencia al lado de los dos jefes que ya conocemos,
de otros diecisiete jefes, (FrGrHist 434 F 11). En el lance
que comentamos tenemos a los mensajeros que
establecen las condiciones de la entrevista, los reyes
ausentes y estos principes o mpwTovs dvdpas. Por otra
parte hemos insistido en la persistencia del uso del plural,
en alguna ocasion bien justificado (Livio, XXXVIII, 19, 2,
trium populorum reguli para referirse a los jefes de cada
grupo: Ortiagébn Combolomaro y Gauloto), pero que en
otras debe llevar a pensar en la existencia de una "clase"
de reyes en cada uno de los tres grandes grupos que,
ocasionalmente, puede estar regido por un sélo individuo
(como en el paso de Livio que acabamos de citar).

Curiosamente conocemos o que se debe considerar
el programa de acceso a la realeza del jefe trocmo
Ortiagén®5. Famoso por la aventura de su esposa
Quiomara que, prisionera de los romanos, fue maltratada
por sus guardianes y, una vez rescatada, ordena matar a
su carcelero haciéndole cortar la cabezaS6. Pero Polibio

(4]
0

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




o
o

o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

habfa presentado antes a Ortiagén con su "programa" en
el texto de un fragmento. Era uno de los reyes galatas de
Asia que proyecté dominar a todos basado en tres
cualidades: generosidad (evepyeTikdos  nv  kal
peyaiduxos), inteligencia y seduccion (kat katd TdS
évTevEels ebyapts kal ouvveTds,...) y valentia y belicosidad
(Gvdpwidns A Kkal Suvaplkds mPOS TAS TONEWLKAS Xpelas;
Polibio XXII, 21). Es decir, la realeza, como quiera que se
entendiese, no era hereditaria y el candidato a ocuparla
debia reunir cualidades bien probadas y tener su
"orograma', sobre todo si se aspiraba a ocupar ese cargo
en los grupos mayores o entre todos los gélatas (puede
haber alguna confusién entre Livio, que presenta a
Ortiagébn como rey de los trocmos y Polibio o su
compilador que presenta su aspiracion a la realeza
global). La pertinencia de la consideracién de este
"programa" de Ortiagén se mostrard mas adelante, por
ahora nos mantenemos fieles a la cautela de no explicar
los hechos de una parte del mundo céltico con los de otra.

Pero los galatas eran sobre todo, y de una forma muy
destacada, guerreros. Desde su instalacion en Anatolia,
hasta que presionados trabajosa e incesantemente se
vieron reducidos a adoptar las formas de vida
comparativamente mas suaves de sus vecinos que, por lo
demas, no vacilaron en utilizarlos sistematicamente como
tropas de choque mercenarias en sus incesantes
enfrentamientosd7.

Podemos pasar ahora a considerar el texto de
Estrabon (XII 5, 1) donde se describe la situacion de los
galos de Anatolia en un momento indefinido con
anterioridad a su época (el gedgrafo es contemporaneo de
Augusto) y su evoluciéon hasta ese momento. El territorio
que ocupaban en tiempo de Estrabén era el que les
habian concedido los reyes de Pérgamo y de Bitinia tras
las incesantes guerras que sufrieron o provocaron. Los
tres éthne comparten idioma y otros usos y costumbres,
desde el punto de vista institucional cada éthnos se dividia
en cuatro partes llamadas tetrarquias - els TéTTapas
pepidas TeTpaxiav éxdlecav. Cada una de ellas estaba
gobernada por un tetrarco auxiliado por un juez y un jefe
militar del que a su vez dependian otros dos subjefes
militares. El consejo de las doce tetrarquias, formado por
trescientos hombres, se reunia en un lugar llamado
Drynémeton para juzgar los casos de asesinato. Los
restantes casos correspondian a la capacidad
jurisdiccional de tetrarcas y jueces. Termina Estrabon
diciendo que esta era la constituciéon de los gélatas
antiguamente e indica en pocas palabras coémo
evoluciond la situacion institucional de los gélatas hasta su
propia época bajo el dominio romano (Mitchell, 1993: 27-
29; Rees, 1961: 148-154).

Estas instituciones de los célticos de Asia Menor
estaban influidas por usos griegos, como reconoce el

transformacion del ejérito galo en legiones a la romana

propio Estrabén y esta implicito en el etnénimo gallograeci
con el que aparecen en las fuentes romanas, pero también
conservaban aspectos especificamente célticos. Por
ejemplo, la menciéon de otros pueblos o éthne en
testimonios diferentes muestra una realidad de partida
menos sistematica (¢menos griega?) que la descrita por
Estrabén y, por lo tanto, mas propiamente céltica (Mitchell
1993: 42-3). Como también es especificamente céltico el
nombre del lugar de asamblea comun, Drynémeton, cuya
traduccion serfa, como sugieren Ch.-J. Guyonvarchy F. Le
Roux (1986: 383, 408 y 430-2), "el muy sagrado" o, segun
otra interpretacién muy difundida "el santuario del roble",
tipo de lugar con un paralelo muy claro en las Galias,
donde César nos recuerda que:

"en cierta época del afio, se rednen los druidas in loco
consecrato del pais de los carnutes, considerado el
centro de toda la Galia (quae regio totius Galliae media
habetur). Aqui concurren de todas partes los que
tienen pleitos y se atienen a sus decretos y sentencias"
(BG VI 13, 10).

En cuanto a la "divisibilidad" de cada éthnos, es propia
tanto de celtas como de griegos. Por un lado ya hemos
visto las gentes de los galos cisalpinos divididas en pagi y
veremos otros casos. En lo que ahora nos ocupa,
Estrabén describe el territorio de los trocmos, con Tavio
como capital y Mitridatio y Danala; a los tectosagos
atribuye Ancyra y a los tolistobogos Blucio, que es la
residencia real y Peyo, lugar de depdsito del tesoro. Todos
estos puntos se denominan dpovpia, "fuertes’, "oppida"
(Estrabon XII, 5, 2). Tal vez quepa interpretar la mencion de
estas seis 'fortalezas' como las mas importantes, o las
todavia existentes en tiempo de Estrabén, de las doce
'capitales" tetrérquicas operativas en el sistema descrito
con anterioridad. Pero, por otra parte, no debemos olvidar
que una organizacion institucional y espacial muy
semejante a la que leemos en Estrabdn para los gélatas
estuvo vigente en Tesalia en el siglo IV (Helly 1995).

En cualquier caso, el sistema politico presentado
pertenecia al pasado cuando escribe Estrabdn - mdat peév
obv v ToLauTn Tis 1 didtakis (XlI, 5, 1). El problema esté
en datarlo, durante el siglo lll es imposible y a inicios del
siglo Il hemos visto que los dirigentes galos son reyes y no
tetrarcos. Es a partir de la guerra del 189 que el influjo
griego comenzo a operar con eficacia sobre los gélatas
(ver Polibio XXI, 37-41; Sartre 1995: 41).

Un hito fundamental en el proceso politico de los
gélatas fue el asesinato de la aristocracia galata por
iniciativa de Mitridates del Ponto. Corria el afio 86 a. de C.
cuando Mitridates convocd en Pérgamo a los sesenta
dirigentes de los galatas (numero resultante de la
multiplicacion de los cinco magistrados que conocemos
para cada tetrarquia por las doce tetrarquias) dejando con

56 Tito Livio, 24, 2-0; Polibio XXII, 38 (= Plutarco, Vitudes de las Mujeres, 258 E-F) dice que la conocié y admird su coraje en Sardes
5 Launey 1987 490.534, sistematiza los testimonios acerca de los galatas como mercenarios de los reyes helenisticos. Mitchell, 1993: 34, 446 presenta la



>> Marco V. Garcio Quintela

vida sélo a tres%8. Pero cabe dudar si el sistema tetrarquico
operaba cuando Mitridates cometié su fechorfa o si la cifra
que avanzan nuestros testimonios es el resultado de la
extrapolacion de datos posteriores.

El nimero de supervivientes coincide con el nimero de
gobernantes sefialado por Estrabon tras el fin del sistema
tetraquico (XII, 5, 1) que se puede fechar en el 66 ¢ 63 a.
de C., afo en que Pompeyo reorganiza el sistema y
atribuye el titulo de tetrarco a cada uno de los jefes de los
tres grandes grupos (fechas propuestas por Stahelin 1907:
88-9 y Mitchell 1993: 31, respectivamente). Seguidamente
se produce una progresiva acumulacion de poder en
manos de Deyotaro, quien termind estableciendo una
realeza fuerte durante buena parte de la primera mitad del
siglo | (Syme 1995: 127-36; Mitchell 1993: 30-41).

A partir de este momento la dindmica politica interna
de los galatas esta condicionada por la presién de Roma,
aungue mantiene rasgos propios. En la GENEALOGIA 3
(p. 113) se aprecia que en el siglo | a. de C. el titulo de
tetrarco sigue el modelo establecido por Pompeyo,
habiéndose difuminado el sistema de doce tetrarquias. Por
otro lado los tetrarcos se unen por lazos dinasticos
favoreciendo la dinamica apuntada por Estrabén, de paso
de tres a dos y finalmente a un gobernante, que resume en
definitiva la carrera de Deyotaro. Ademas los dinastas
galos se unen con representantes de la aristocracia
anatolia (Menodoto) con la que se integran en pie de
igualdad (llevan nombres como Mitridates y apelativos
como Filadelfo o Filopator) pudiendo alcanzar el titulo de
rey, siempre conferido por Roma -lejos del "programa" que
vefamos en Polibio -, en cualquier reino de Asia Menor
(Mitchell 1993: 29; Sartre 1995: 39-41). Proceso que
culminé con la artificial unién de tierras por Roma, que con
los tres grupos galatas y otras etnias configurd la provincia
romana de Galacia en el 25 a. de C.

Tenemos, por tanto, nuestra informacién sobre la
articulacion socio-politica e institucional de los gélatas
agrupada en dos cortes cronologicos bien definidos: la
situacion vigente hacia el 189, descrita por Polibio y Livio,
y la situacion descrita por Estrabén, sin fecha precisa, pero
vigente con seguridad desde principios del siglo | hasta el
ano 66 en que Pompeyo la transforma.

Obviamente no sabemos cdémo se pasa de unas
formas institucionales a otras, pero no deja de ser tentador
hacer un ensayo de comprension mas detallada del
proceso.

Comenzando por las tres grandes agrupaciones de
gélatas, hemos visto que estan atestiguadas tanto en el
primer momento como en el segundo. Junto a ellas
también hemos visto nombres de grupos menores,
algunos seguramente independientes, como los
egosagos. Pero otros tal vez estaban integrados en los

grupos mayores. Los voturios y los ambitoutos se
mencionan junto a los tolistobogos; los toutobodiacos y
los escorpios se ubican cerca de Ancyra, capital de los
tectosagos; estos grupos podrian ser, pues, partes de este
Ultimo grupo mayor. De ser cierta esta reconstruccion, la
continuidad natural de cada uno de estos grupos menores
en el modelo constitucional descrito por Estrabdn estaria
alguna de las doce tetrarquias, a su vez capitalizadas cada
una de ellas, tal vez, por un lugar destacado cuya huella en
Estrabdn son las seis fortalezas que menciona.

La mencion sistematica de reyes en plural, incluso
cuando los testimonios se refieren a uno de los tres
grandes grupos, irfia en el sentido sefialado. Cada uno de
esos reyes lo serfa de una agrupacién menor integrada en
la etnia mayor y juntos decidirian, por ejemplo, sobre la
direccién de la guerra, pudiendo dotarse, también, de un
jefe militar que seria el rey de todo el grupo (recuérdese la
historia de Ortiagon). Sin duda la evolucion natural de esos
basileis fue hacia los tetrarcos del sistema estraboniano
original y la de los reyes grupales ocasionales hacia los
tetrarcos del sistema pompeyano, o estraboniano de la
segunda fase.

Es mas sencillo identificar a los principes u hombres
destacados con el "estado mayor" de notables que auxilia
al tetrarco del sistema descrito por Estrabén o, incluso, o
de forma no excluyente, con los 25 individuos de cada
tetrarquia que se integraban en el consejo de Drynemeton.

En cuanto a éste su nombre da fe de su antigiiedad.
Mas dificil es percibir su papel institucional en el sistema
politico de principios del siglo Il, pues nuestros testimonios
no nos hablan de un senado o seniores. Pero no debemos
descartar que esta diferencia se deba a la situacién de
guerra que se nos describe en el primer momento y al
caracter de descripcion constitucional que otorga
Estrabdén a su exposicion. Es decir, instancias como un
senado, o las reuniones del tipo que fuesen en
Drynemeton, tal vez no tendrian cabida en el primer
contexto y sf en el segundo, estando ocupado su lugar en
el primer momento por los reyes de grupo que son los
verdaderos lideres de los galos en guerra.

En cuanto a la masa de poblacién libre podemos
comentar dos aspectos. El valor militar fue el motivo
principal por el que fueron considerados, temidos o
apreciados los galatas en Anatolia. Luchando por su
propia cuenta o como mercenarios, los galatas pasaron de
inspirar el terror a todos sus vecinos de la regién a luchar
organizados bajo el modelo de la legién romana al final del
perfodo que consideramos (Syme 1995: 231-2). El
segundo aspecto es el de la aculturacion religiosa, que
ahora nos interesa menos, pero que es un buen indicio de
la victoria total de griegos y romanos en su proceso de
absorcién pues salvo el nombre de Drynemeton vy

58 Plutarco, Mor, 259 A, da la difia de 60 gdlatas convocados por Mitridates; Apiano, Mitridates, 46, menciona a los tetrarcas sin dar su numero y como los

mato, junto con sus familias, en distintas ocasiones; Mitchell, 1993: 29

=

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




(9

o
Q
o]
]

gz 'oluoWIO4 © oxojoenbly ep SOjoqo)|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

posiblemente el gesto de retirada hacia el monte Olimpo
en una situaciéon de crisis, poca huella queda entre los
celtas de Anatolia de la religion céltica (Reinach 1996
(1895): 259-64; Mitchell 1993: 47-50). Sin duda, el proceso
de progresiva pérdida de esa religion corre paralelo con la
aculturacion social y politica que sefialamos. En el cuadro
que sigue se resumen estas transformaciones:

(Polibio / Livio Estrabon
Grupos mayores éthnos, populus, civitas éthnos
Jefes de grupos reges (¢/ocasionales?) confederacién de Drynemeton,
mayores tetrarcos de éthnos (desde afio 66)
Subdivisiones Nombres peor atestiguados, tetrarquias, fortalezas

;partes de los anteriores?

Jefes subivisiones basileis, reges

tetrarcos

Aristocracia protos andras, principes
¢, Drynemeton antiguo?

auxiliares de tetrarcos y asistentes a
Drynemeton

Hombres libres guerreros

ejército de tipo legionario




>> Marco V. Garcio Quintela

CELTIBEROS

Los estudios sobre Celtiberia, multiplicados en fechas
recientes desde los mas diversos puntos de vista,
conforman la vanguardia de los estudios sobre la
protohistoria de la Peninsula Ibérica. A un registro
arqueoldgico estudiado sistematicamente desde hace
decenios, se anade el goteo constante de nuevos textos
en lengua celtibérica, con grafia ibérica o latina, que
permiten avances sustanciales en la comprension de sus
contenidos. Last, but not the least, es importante la
configuracién de equipos de estudiosos consolidados y
especializados que permiten un adecuado tratamiento y
sistematizacion de los datos disponibles. Dos recientes
ensayos de sintesis que debemos a F. Burillo y A. Lorrio,
diferentes entre si®® pero ambos muy documentados y
con amplias bibliografias, junto con otros trabajos mas
puntuales, nos ayudaran en nuestra exposicion.

El nombre ‘"celtiberos" como es habitual entre los
pueblos celtas, no es el nombre con el que los celtiberos
se reconocian a si mismos. Es exoétnico, probablemente
de origen griego o punico, y tras mucho debate existe un
consenso en entenderlo como "los celtas que habitan
Iberia". Estaban divididos en éthne, cuando los describen
griegos, entre los que se enumera siempre a los lusones,
titos, belos, arévacos, aunque los estudiosos han
pretendido con éxito mas o menos duradero considerar
otros éthne dentro del grupo celtibero80. Por su parte,
Plinio (Ill, 3, 26-7), especifica que los celtiberos
pelendones se reparten entre cuatro populi, destacando
Numancia, mientras que de los arévacos son seis oppida.

Un problema importante que se plantea F. Burillo es el
de la definicién de las relaciones entre las etnias y los
distintos enclaves de poblacién que se encuentran en su
Seno, Como quiera que aparezcan en las fuentes, y que sin
duda tenian sus propias instituciones. El caso es que no
hay un estado arévaco o belo, ni nada que se parezca, y
todavia menos celtibero (Burillo 1998: 145). Pero junto a
esto, en contraste si se quiere, existen indicios de
comportamientos solidarios entre celtiberos, asf Floro (|,
34, 3) sefiala cémo los arévacos acogen a los segedenses
(de Segeda, ciudad de los belos) escapados de la guerra
contra Roma en su condicién de aliados y consanguineos
(Burillo 1998: 153-4). Por el contrario, segun Apiano (/ber.,
94) Numancia pide un auxilio, que no recibe, a sus vecinos

préximos aunque se trata del momento de mayor esfuerzo
bélico romano contra la ciudad, por lo que un natural
temor, destacado por Apiano, favorecioé la prudencia que,
pese a todo, no siguieron los jévenes de Lutia.

Los estudiosos de los celtiberos subrayan, con razén,
el protagonismo de las ciudades en su proceso histérico
cuando nos es conocido. Basicamente a partir del fin de la
Segunda Guerra Punica, es decir, en un momento
equivalente, grosso modo, con las masivas noticias de
Polibio y Tito Livio sobre los celtas del Po y de Anatolia.

De hecho conocemos el nombre celtibero para ciudad,
*cortom (Untermann 1996:120) y distintos historiadores
insisten en la pertinencia de la consideracion de esta
realidad para comprender la Celtiberia prerromana
(Capalvo 1987; Asensio Esteban 1995). Resulta
especialmente claro el pasaje de Estrabon, Ill, 4, 13, que,
ademas, presenta la polémica entre Polibio y Posidonio
sobre la correcta denominacion de determinados enclaves
celtiberos, pdleis o pyrgoi, y un excurso del propio
Estrabdn sobre las dificultades que entre pueblos como
estos tienen las ciudades para dulcificar los usos de
quienes viven en aldeas. El pasaje tiene una clara finalidad
ideoldgica, pero también permite observar la existencia de
otras formas de héabitat, al margen de las ciudades mejor
conocidas, sobre las que es dificil precisar su cualificacion
institucional concreta.

Afortunadamente la arqueologia llena parcialmente
este vacio aunque, por desgracia, no permite
aproximaciones hacia la definicion institucional de estos
enclaves. En efecto, tras las guerras celtibéricas se
detecta la aparicion de ciudades construidas en llano, sin
cualidades defensivas y volcadas a la explotacién agricola,
como Bilbilis, La Caridad de Caminreal, Contrebia Belaisca
y la segunda Segeda, relacionadas con habitats que en los
textos pueden describirse como oppida, megalas komas,
vicos castellaque, agri, turres, pyrgoi (Lorrio 1997: 201-2)
en los que la ganaderia seria la actividad econdmica
fundamental (Lorrio 1997: 297-9; Burillo 1998: 258-64).

Por otra parte la arqueologia también permite
establecer una jerarquia entre las ciudades considerando
su tamano. A. Lorrio (1997: 67-71) traza y comenta un
mapa donde se sefalan los tamafios en hectareas de las
ciudades celtibéricas conocidas pudiendo identificarse, tal
vez de una forma grosera, cuatro grupos bien
diferenciados, seis ciudades menores (entre 5 y 8

59 Burillo 1998, reconstruye un proceso histérico de cambio en el mundo celtibérico mientras que Lorrio 1997, taza una descipcion estructural de los elementos

que componen ese mundo sin olvidar, obviamente, su dimension temporal

80" Buiillo 1998: 2850 y 146205, el andlisis de los testimonios e historiografia sobre las diferentes etnias sefiala que los Turboletas se entienden mejor como
iberos (ibidem 151). En cuonto a los Olcades, de los que destaca la cudad de Altea, que impuso tributo a los restantes pueblos, es dudoso que sean
celtiberos pues lo celtiberizacidon del territorio que ocupan es tardia, (ibidem 154). Los Lobetanos se situan en la frontera con los celtiberos, pero no lo son

propiomente. Con los Belos y Belaiscos estamos ante celtioeros seguros, destaca entre ellos la ciudad de Nertdbriga desde el siglo Il a. de C hosta | a
de C, y con Segeda segun Apiano, lber, 48, desde el punto de vista de la informacion monetal Segeda aparece como cabeza econdmica sobre otras
cecas; al menos en el plano economico (y casi con seguiidad politico) se reparten entre dos areas dominadas por Secaiza-Segeda y Beliciom (ibidem 161-
3). En cuanto a los Lusones, destaca la cdudad de Complega, que se identifica con Contrebia Leucada (ibidem 170). Sobre los Titos, Berones y Pelendones
no se sabe mucho, mientras que los Arévacos siempre se mencionan junto con Belos y Titos. Los Vacceos no son celtiberos, aunque aparecen en Apiano

como celtiberos, pero en Diodoro estan bien diferenciados (ibidem 201-5)

o

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

hectéreas), 8 ciudades medias-pequefias (entre 10y 13,5
hectareas), otras 7 medias-grandes (entre 15 y 21
hectareas), y por Ultimo tres muy grandes de 30, 45, y 60
hectéreas respectivamente.

Un interrogante mayor gira en torno a la fecha de
establecimiento de las primeras ciudades entre los
celtiberos. F. Burillo (1998: 216-25) propone fechas altas,
algunas antes del siglo Ill, pero sus argumentos parecen
mas sugerencias para un renovado trabajo arqueoldgico
en direccion a las fases méas antiguas de los yacimientos,
que un verdadero fundamento de la hipétesis inicial. El
punto de vista de A. Lorrio (1997: 286) es més tradicional
al situar la aparicion de ciudades en el "celtibérico tardio" o
la "Celtiberia histérica". Basa su argumento en la aparicion
de oppida definidos como hébitats de implantacion
consciente (Complega, Segeda), que se ocupan de
diversidad de funciones al relacionarse con rutas, materias
primas cercanas, explotacion agricola, defensa... En este
sentido el caracter urbano aparece mas como un derivado
de la funcién del asentamiento que por la arquitectura
(aunque hay edificios publicos). La aparicidon de ciudades
se contempla, pues, como el resultado de diversos
procesos de transformacion social y elaboracion
institucional. Es por ello que, aunque las fuentes literarias
mencionan ciudades desde comienzos del siglo Il, dada la
dificultad de fechar su aparicion, parece posible optar por
el siglo Il (Lorrio 1997: 291).

En cualquier caso, en el texto de la Iberike de Apiano
centrado temporalmente en el siglo Il a. de C., las
ciudades estan por todas partes. En un pasaje (lber. 44)
recoge la prohibicién de fundar ciudades que los romanos
imponen a los celtiberos. Pero las ciudades se siguen
fundando. Al modo romano y para favorecer sus intereses
en los casos de Graccuris 0 Pompaelo, con la intervencion
de dos destacados generales romanos, Graco y
Pompeyo. Pero también como una respuesta defensiva de
los celtiberos contra Roma en los casos de Complega
(Diodoro 29, 28; Burillo 1998: 244-5) y Segeda, que ya
existia en el ano 179 a. de C. y que en el ano 154 a. de C.
amplia el recinto de su muralla, acumula poblacién en su
interior y desencadena una guerraf!, probablemente
relacionada con una lucha por el control de los cercanos
recursos mineros, pues su ubicacién indica un conjunto de
opciones econdmicas y de relaciones distintas a las
imperantes tras la conquista romana62.

A lo largo de las dos Guerras Celtibéricas (154-150 y
143-133 a. de C.) los testimonios apuntan a un

protagonismo de las ciudades. Pero tal vez esta no sea
toda la verdad. Es cierto, por una parte, que en Apiano,
nuestra fuente principal para estos hechos, las pdleis
aparecen por doquier, incluso cabe sorprenderse, de
acuerdo con la polémica de Posidonio contra Polibio
aludida mas arriba, de que solo aparezca este tipo de
héabitat {estamos ante un modo de escribir propio de una
fuente relativamente tardia como es Apiano? Es dificil
responder, y en todo caso no podemos hacerlo aqui. Pero
cabe indicar que los grupos étnicos también tienen cierto
grado de intervencion que no debe desdenarse.

La primera guerra comienza cuando el romano Nobilior
se dirige contra Segeda con un fuerte ejército. Como la
muralla no estaba terminada, sus habitantes (belos)
huyeron junto a los arévacos, a los que pidieron auxilio.
Sigue Apiano:

"Los arévacos se lo concedieron, y también escogieron

a Caro, un segedense, como su general, pues lo

consideraban hébil en la guerra" (mohepucdv elvat

voplopevor, atpotvtat otpaynydv, Apiano, lber., 45).

Caro cay6 enseguida en una accion militar y:

"los arévacos, reunidos en Numancia que era una muy

fuerte ciudad, escogieron a Amboén y Leucédn como sus

generales" (Apovakol.. és Nopavtiav... guverédovTto
kal oTpatnyols “ApBova kol AelUkwva HpodVTO

Apiano, lber., 46).

En el primer caso los electores son belos de Segeda y
arévacos coaligados con ellos. En el segundo eligen los
arévacos, que aparentemente siguen con los segedenses,
a los que tal vez habria que ver fundidos con los primeros,
pues Segeda no existe como tal en ese momento. En el
segundo caso ocurre lo mismo, Numancia no es méas que
el punto de reunién y ninguno de los dos generales parece
tener relacion con esa ciudad®3. Finalmente Marcelo llega
a un acuerdo con los celtiberos representados por un jefe
diplomaético el ano 151 a. de C. (Apiano, lber., 50). Por su
parte Polibio, en el fragmento (XXXV, 1, 2-3) donde
describe la | Guerra Celtibérica, menciona exclusivamente
las etnias diferenciando entre los belos vy titos, aliados
leales de Roma, de la actitud menos sumisa de los
arévacos®4, remisos a una rendicion incondicional, sin
ninguna mencioén a ciudades.

En estos casos no puedo seguir a F. Burillo (1998: 246)
cuando dice que la mencién a las etnias es una forma de
referirse al "todo por las partes" siendo el "todo" las etnias
y las "partes" las ciudades. No olvidemos que leemos a

61 Apiano, lber, 44; destaquemos que no utiliza synoikizein para descibir la concentracion de poblacion

62 Otras menciones de ciudades. En las camparios Anibal del 221 a. de €, (Polibio I, 13, 5; Tito Livio, XX, 5, 2. E1195 a. de C. Segéstica, Livio, XXXIV. 17; Frontino,
[11.192-3 o. de C., Toletum, Tito Livio, XXXV, 7, 6, como oppidum o en XXXV, 22, 5, como parva urbs. 182 a. de C. Urbicua, oppidum en Tito Livio XL, 16, 7. 182
a. de C. Contrebia Carbica, aparece como urbs en Tito Livio XL, 33. 181 a. de C. Complega es polis, en Apiano, lber., 42. y en el afo 179 a. de C. en Apiano,
loer, 43.179 a. de C. Egavica ... aparece como nobilis et potens divitas, en Tito Livio, XL, S0. EI 154 a. de C. se menciona a Segeda en Apiano, lber, 44;

 Diodoro, 31, 39

63 Situacion que difiere de la que aparece posteriomente cuando se citan jefes numantinos, como Liteno, Agiano, fber, S0; y en la Segunda Guerra Celtibera,

Retogenes y Avaro, Apiano, lber, 94-5.



>> Marco V. Garcio Quintela

autores que estén acostumbrados a describir asuntos de
ciudades, ¢épor qué en este caso concreto iban a
abandonar un marco de referencias estable y bien
conocido, el de las ciudades, para adentrarse por los
vericuetos de la politica de los éthne celtiberos que tendria
que resultarles ajena?

Es cierto, como sostiene reiteradamente F. Burillo, que
las etnias celtiberas nunca forman un estado del que
dependan las ciudades. Sefala, ademas, que el vinculo
étnico es una realidad vivida que se percibe en la
numismatica pues la unificacion de los tipos monetales
tiene lugar en el marco de un "proceso de activacion
étnica" (1998: 297-8). Pero en los pasajes antes citados
observamos que también la guerra implica "procesos de
activacién étnica", por emplear la acertada férmula de F.
Burillo, a través de la eleccion de jefes, la realizacion de
operaciones militares coordinadas y la actividad
diplomatica. El problema es que si pensamos en términos
de instituciones politicas propias del mundo mediterraneo,
la descripcion de tal realidad tiene un encaje dificil, pero si
pensamos en términos de antropologia politica, en la que
la activacion de las solidaridades se produce a partir de
estimulos externos, y de manera muy clara en las guerras
que implican a grupos humanos amplios, tal situaciéon no
tiene nada de extraro.

Corrobora estas impresiones un pasaje donde Tito
Livio (XXXV, 7, 6) menciona a un rey Hilerno o llerno,
derrotado cerca de Toletum, cuando dirigia coalicién de
vetones, vacceos y celtiberos el afio 193 a. de C. Al afio
siguiente tomd la ciudad de Licabrum a cuyo rey,
Corribilus, hizo prisionero (Tito Livio, XXXV, 22, 5). La
noticia es excesivamente fragmentaria, pero la idea que
intentamos explicar aparece con claridad: llerno ademas
de ser rey, o dado que lo es, es sobre todo jefe de guerra
de una coalicion de diferentes etnias hispanas que, sin
duda, tuvo que pasar por mecanismos electivos del tipo
de los indicados mas arriba para alcanzar esa posicion.

Pero hay mas, en los distintos casos examinados en
este capitulo, lo normal es la aparicion de liderazgos
temporales a gran escala precisamente en caso de guerra
-Ortiagdn entre los gélatas, Casivelauno entre los britanos,
Vercingetorix entre los galos, Concolitano y Aneroesto
entre los celtas de Po, el mismo Viriato entre los Lusitanos,
la accién supracomunitaria de cada uno de ellos
dificilmente tiene sentido al margen de la guerra a la que
esta sometido su pueblo y, por otro lado, parece claro que
en todos los &mbitos sefalados existen mecanismos, mas
o menos eficaces, para elegir dirigentes comunes en
situaciones extremas -dirigentes que, ademas, se nos

Lorio 1997 11H46.

presentan como reyes u operando con elementos
simbdlicos propios de la realeza. Obviamente, la
indicacion de esta semejanza no prejuzga nada sobre el
modo de organizacién social y politica de base en cada
uno de los casos considerados.

Un punto que deja poco lugar a la discusién es la
existencia entre los celtiberos de una bien definida
jerarqufa social. Una fuente privilegiada para su
conocimiento son las necropolis y los ajuares depositados
en sus tumbas. Por desgracia, de unas 10.000 tumbas
celtibéricas excavadas entre 1905 y 1985 solo alrededor
de 500 forman conjuntos cerrados aprovechables para su
estudio con criterios arqueoldgicos modernos (Lorrio
1997: 19). Esto quiere decir, por ejemplo, que era
frecuente reunir los hallazgos de un yacimiento sin separar
ni catalogar las piezas de ajuar correspondientes a cada
tumba. La informaciéon que se perdié de esta forma es
enorme y es un duro trabajo de los arquedlogos actuales
reconstruir secuencias cronolégicas fiables y estudios de
evolucién de tipologias y de formas de sociabilidad
(jerarquia, especializacion de trabajo, divisidon por sexos y
edades, etc.) a partir de tumbas bien excavadas en la
masa de materiales legados por la antigua arqueologia.
Con todo es significativa la existencia de una sociedad
fuertemente jerarquizada. Por ejemplo en Aguilar de
Anguita destaca la riqueza de los ajuares de dos tumbas
sobre las 5000 que forman la necrépolis y que sin duda
correspondian a los dirigentes de la sociedad en su
conjunto®,

Mas relieve tiene para nosotros el capitulo de las
instituciones politicas de los celtiberos. Una parte ya se ha
tratado al presentar las menciones de reyes y jerarquia
social en la epigrafla celtibérica (supra, p.37).
Lamentablemente con esos testimonios apenas es posible
ir mas alla de la simple constatacion de la existencia de
€s0s reyes, sea como soberanos efectivos, como dioses, o
como magistrados que utilizan elementos de simbologia
propia de la realeza. Por otra parte, examinabamos las
fuentes literarias (supra, p.39) en las que, sobre todo,
destacdbamos el caso de las parejas de reyes o dirigentes,
que en algunos casos ademaés eran hermanos, pero en los
casos mejor atestiguados no eran celtiberos y, por ello,
sugeriamos que se estdbamos ante una adopcion de la
ideologia y usos de la realeza céltica por parte de sus
vecinos. Naturalmente esto invita a formular la hipétesis de
que, al menos en el siglo Il a. de C., una realeza con esos
mismos rasgos estaba vigente entre los celtiberos, pero es
imposible ir méas alla, y sobre todo es imposible saber sobre
qué ambito(s) ejercerian su poder esos hipotéticos reyes.

64 Lorio 1997 31518, pone de relieve como la arqueologia percibe el caracter militar de este grupo al sefialar el contraste entre el porcentaje de ajuares
funerarios de guerreros en el drea arévaca (35 & 44 %) con los de otras zonas (17 6 13 %). La mayor parte corresponde a infantes. Pero no me convence
su argumento de que lo desoparicdon de amas de los ajuares se relacione con la aparicddn de oppida y de una vida urbana (1997 316), puede ser cierta
la correlacion cronolédgica detectada por la arqueclogia, pero esto no convierte al sequndo fendmeno en una explicacion del primero, sobre todo cuando

_ observamos a cudades y etnias protagonizando, precisamente, encamizadas gueras contra Roma

65 Entre 11 y 16 objetos depositados en sus tumbas contra los entre 4 y 9 elementos habituales en las restantes, destacando también la calidad de las piezas,

o

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




o~
o

o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

Cuando tenemos informacién literaria contrastada
sobre los celtiberos, los reyes son puramente marginales.
Ya nos hemos referido a llerno, de celticidad en todo caso
dudosa, y podemos evocar a Thurro, citado como regulo
celtibérico por Tito Livio (XL, 49). En cuanto a Olindico,
(citado por Tito Livio y Floro), probablemente sea un
personaje de corte sacerdotal que asume la direccién
politica de los celtiberos (Marco 1994a: 374-5; Sopefia
1995: 43-9; pero véase Garcia Teijeiro 1999). Tampoco
tiene sentido insistir en el sefalado papel de Caro de los
segedenses y de Ambodn y Leukdn de los arévacos, como
los jefes de guerra representativos de una comunidad que
trasciende los limites de su ciudad de procedencia. Con
toda seguridad estas alianzas se basaban en una
ideologia que las propiciaba tal vez reflejada en la
presentacion de los segedenses como socios et
consanguineos de los arévacos (Floro, |, 34, 3), o la
mencion de éstos como "hermanos" de los numantinos
(Apiano, Iber., 93).

La base institucional sobre la que se asentaban estas
situaciones, que pudo inspirar a los autores clasicos que
leemos, es la hospitalidad. En efecto, tenemos
atestiguadas numerosas tabulae o tesserae hospitalis
mediante las cuales distintas partes, normalmente grupos
de parentesco o gentilidades, realizan pactos por medio
de los cuales establecen lazos de amistad (Lorrio 1997:
318-27). Es mas, el caso concreto del hospitium
establecido entre el celtibero Pirreso y el romano Ocilis,
tras un combate singular (Valerio Méximo Ill, 2, 21),
proporciona un ejemplo de la ambigledad de la relacion
hospes / hostis de raiz indoeuropea: se establece la
amistad con el mismo individuo o grupo con el que es
verosimil que haya guerra (Benveniste 1983: 61-3).

Hace poco tiempo se ha replanteado con claridad
(Ciprés 1993: 120-30) cémo los jefes y notables
celtibéricos precisaban rodearse de un grupo de
seguidores fieles hasta la muerte para alcanzar una
posicion social por encima de otros en un medio social
competitivo (Plutarco, Sertorio 14; Apiano, BC, |, 112).
Entre los testimonios que describen la institucién destacan
el un caso particular y una mencién general. El primero es
el caso de Alucio, descrito con sumo detalle por Livio en
una historia de finalidad propagandista para el romano
Escipién, de quien era prisionero. Livio lo presenta como
princeps (XXVI, 50, 2) y un poco mas adelante Escipion lo
reconoce como amicus del pueblo romano (XXVI, 50, 7),
finalmente recluta a 1400 jinetes escogidos para luchar
con el romano (XXVI, 50, 14). Traducido a términos
institucionales, lo anterior implica el desempefio de una
jefatura militar que tal vez implicaba el titulo de rex, pues
Alucio es un princeps de los Celtiberos (éuna coalicion de
distintas ciudades y/o etnias, o una mera mencion del
grupo de procedencia sin mas, recordemos a nuestro
princeps Cantabrorum?), reconocido como amicus,
formula tipica para identificar a reyes aliados de Roma

(recordemos a Indibil, Edecén, Cogidubno, etc.), que
como contrapartida acude con su ejercito de clientes /
devotii a luchar junto al romano. También es interesante la
noticia de Salustio, Hist., I, 125, que menciona la institucién
de la devotio como Celtiberorum more, y a los reges como
beneficiarios. Sin embargo, no cita a ningun personaje
beneficiado por el uso.

Lo normal es, pues, que los individuos que conocemos
en el siglo Il a. de C. relacionados con la devotio
aparezcan muy desdibujados en cuanto a su papel
institucional preciso, si es que desempefiaban alguno.
Destaca el caso de Retogenes de Numancia, rico y
valeroso, que cuenta con seguidores personales,
mencionados como philoi  ((=devotii?) 'y que
aparentemente actla por su cuenta (Apiano, /ber., 94;
Valerio Maximo, lll, 2, ext. 7).

Pero conocemos también ciudades regidas por
instituciones colegiadas, como el senado de Lutia (Apiano,
Iber. 93) o la boulé de Belgeda (Apiano /ber. 99-100; Fatas
1986). Instituciones cuyo poder tenia un alcance limitado,
como muestra la desobediencia de los iuniores de Lutia a
sus mayores cuando acudieron en ayuda de los
numantinos. Sin duda la guerra y los usos guerreros tenian
un papel también institucionalizado que podia chocar con
otras instancias de poder en la sociedad (Ciprés 1993: 97-
135).

Las fuentes literarias nos permiten seguir la fundacion
de algunas ciudades. Segeda se funda mediante la
agrupacion de ciudades mas pequefas (brachytéras
poleis) en el mismo punto fortificado (Apiano, lber., 44;
Diodoro, XXXI, 39), cosa que no consienten los romanos
(en Apiano, /ber., 100, Didio también prohibe amurallar
Termesa).

Pero los romanos también llevan iniciativas
comparables. Nos han quedado detalles de la fundacién
de Complega por T. Sempronio Graco (180-179 a. de C.),
como culminacién de una dura campana. Apiano (Iber., 43)
nos dice que Graco fundd una ciudad con los habitantes
mas pobres entre los que repartié tierras: tous de apdrous
syndikize, kal gén autois diemétrei. El vocabulario evoca
una fundacion colonial: se trata de reemplazar las
estructuras politicas destruidas en el curso de la campana
(maté a la mayor parte de los 20.000 que le atacaron) por
otras favorables a los romanos. Muy parecido es el
tratamiento de los Ultimos coletazos de las guerras de
Viriato por Q. Servilio Cepion (cos. 140 a. de C.). Tras
derrotar a Tantalo, sucesor de Viriato, Cepion cedié a los
lusitanos chdran kai pdlin (Diodoro, XXXIII, 1, 4). Sélo tras
la derrota de sus enemigos, los romanos consienten que
se establezcan en estructuras politicas subordinadas.

En una no nombrada ciudad cerca de Colenda, Apiano
cuenta que estaba habitada por celtiberos de reclutamiento
heterogéneo (migades Keltibéron), aliados de Mario en sus
campanas contra los lusitanos y que, como recompensa,



>> Marco V. Garcio Quintela

recibieron ese asentamiento con acuerdo del Senado
romano. Se trata de un sinecismo de grupos de poblacion
prorromanos con agrupamiento de poblacion. Pero,
aunque los celtfberos aparecen bajo un angulo favorable,
como aliados de Roma, es imposible entender su situacion
sin un previo proceso de destruccion de sus entidades
étnicas y politicas durante la conquista. En todo caso,
segun Apiano, los habitantes de esta comunidad, a pesar
de que habian recibido las tierras necesarias para subsistir,
se dedicaban al "bandidismo" debido a su pobreza (lber,
100: elésteuon d'éx aporias hodtoi), razén por la cual Didio
termina con ellos a comienzos del siglo | a. de C. (Garcia
Quintela 1999: 132-9).

Estas fundaciones, impulsadas o controladas por
Roma difieren sustancialmente de lo que pudiera ser un
proceso endoégeno de creacion de ciudades, pues se
basan siempre en una derrota, destruccién o sometimiento
previo de los presuntos beneficiados por la medida
romana. Afortunadamente conocemos entre los celtiberos
una ciudad con un proceso institucional enddégeno
relativamente claro.

Se trata de Contrebia Belaisca, ciudad sobre la que
disponemos de una documentacion excepcional
consistente en tres textos oficiales, en soporte de bronce,
dos de ellos en escritura ibérica y lengua celtibérica y el
tercero en escritura y lengua latinas® y todo parece
indicar que la cosecha de documentacién epigréfica de
esta ciudad seguira aumentando (Villar, et al., 2001, han
publicado el Cuarto Bronce de Botorrita). Desde su
descubrimiento, estos textos han sido objeto de una
incesante revision desde los puntos de vista paleogréfico,
lingUistico o histérico. Pero, curiosamente, son muy
recientes dos aportaciones que aclaran de forma
sustancial su comprension.

Por una parte, J. Velaza propone cambiar la lectura de
una palabra que aparece en la cara B del primer bronce
catorce veces, con argumentos paleograficos y teniendo
en cuenta recientes aportaciones desde el punto de vista
lingUistico y epigrafico de F. Villar y F. Beltran. Se trata del
término hasta ahora leido bintis e interpretado como el
nombre de un magistrado, en este caso cada uno de los
catorce relacionados con el término. Pues bien, segun
Velaza, se debe leer kentis e interpretarse como el
desarrollo natural de ke, abreviatura bien conocida que
significa "hijo". Estos kentis se relacionarfan con toda
normalidad con el patronimico en genitivo que le precede
en cada caso (Velaza 1999: 673-9). Esta propuesta tiene
un calado histérico que el autor apenas enuncia (por
ejemplo el cambio de lectura del silabograma antes
interpretado como bi implica el paso de la mencién de

_ensuMLPH IV

origen lubinas a lukenas en ese mismo documento y, como
consecuencia, la busqueda de un topdnimo *Lucena con
el que relacionarlo, (Velaza 1999: 677), esta lectura obliga
ademas a una comprension distinta del marco institucional
de la ciudad.

En esta linea se sitla la aportacién de F. Marco que
prefiere no salirse de la lectura tradicional para avanzar su
propuesta para la cual la aceptacion de la lectura de
Velaza poco cambiaria, a mi entender. Explica F. Marco la
formaciéon de Contrebia situandola en paralelo con otros
casos de formacién de ciudades por sinecismo conocidos
en el mundo griego e itélico. Parte de la consideracion de
la cara B del Primer Bronce ocupéndose de los cuatro
nombres (en ablativo indicando el origo) con los que se
relacionan la totalidad de los catorce individuos
mencionados. Tradicionalmente interpretados como
nombres de ciudades, constata F. Marco, que no aparecen
citados en ningun otro lugar en un ambito espacio-
temporal bien documentado, al menos en ese aspecto.
Por lo tanto esos cuatro grupos serian subdivisiones
internas de la ciudad con base en grupos de parientes
(Marco 1999a: 271-2 'y 279).

Ahora bien, la explicacién etimolégica del nombre de
Contrebia incide en la conclusién anterioré” . En efecto,
Contrebia significa "conjunto de casas' o '"reunion de
viviendas" formandose a partir de la raiz céltica *treb- que
significa "morar" o "habitar" persistente en la toponimia
(Trébago, Soria) y la teonimia (Trebopala, Trebarune, en
lusitano), destacando en especial dos divinidades
britanicas de nombre idéntico a la ciudad celtibérica: Deo
San(cto) Contre(bi); Deo lalono Contre(bi). En definitiva la
palabra desglosada como con-treb-ia seria practicamente
paralela en su formacion al griego syn-oik-ia, e igual al
galés cantref, que designa a una agrupacion territorial de
familias, tedricamente cien (Marco 1999a: 272, con las
referencias oportunas).

Asienta F. Marco esta propuesta en la consideracion
del texto como una ley sacra (siguiendo a W. Meid) y que
este tipo de documentos se presta de forma especial a
mantener férmulas arcaizantes tanto en casos helenos
como itélicos que trae a colacion de forma pertinente.
Concluye este autor protegiéndose contra la posibilidad de
ser atacado de defensor de una fenecida hipotesis
gentilicia para explicar la situacion de la Contrebia historica
y considera que la situacién no implica en absoluto la idea
de un protagonismo de grupos familiares en la ciudad
celtibera de inicios del siglo | a. de C. (Marco 1999a: 278).

Podemos explicar esto con otras palabras. Segun el

argumento de F. Marco estamos ante una doble presencia
y, en cierto modo, "conciencia" de formacion de la ciudad

66 Sg citan comunmente por su orden de aparicion: Bronce de Botorrita, mientras fue el Unico, o Pimer Bronce de Botorrita; Segundo bronce de Botorrita, o
bronce latino distinto del celtibérico anterior, mientras hubo esos dos; y Tercer Bronce; también se pueden ditar por las siglas que les otorga J. Untermann

6/ Existen otras dos Contrebias (Carbica y Leucade) en Celtiberia, por lo que se debe tener en cuenta que la elucddacion de problemas relativos a la Contrebia
Belaisca, mejor conocida, posiblemente tengan un alcance para toda el drea celtibérica

o

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




o
@

o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

a través del propio nombre con-tref y de una enumeracion
de los cuatro grupos que contribuyeron a esa formacion.
En este sentido tendriamos un tiempo doble. Por una parte
el momento de formacién de la ciudad, obviamente
consciente, conciencia expresada en el nombre que,
como deciamos, se repite hasta tres veces en Celtiberia.
Por otra parte, el momento de redaccién del documento
sacro en el que las circunstancias fundacionales se reviven
de alguna forma recordando a los grupos participantes en
ese momento.

Pero ese tiempo doble implica, ademas, una
pertenencia social doble, también consciente. Por una
parte estaria la conciencia de pertenencia a la ciudad
(bcon una nocién de ciudadania, como quiera que se
entienda entre los celtiberos?) y por otra parte estaria la
conciencia de pertenencia al grupo de parentesco (si es
que esos cuatro grupos menores lo son), pues tal grupo
no desaparece sino que se subsume como constituyente
de la propia ciudad, realidad socio-politica primera en el
momento de redaccion del documento.

Asi pues, la situacion politico-institucional de Celtiberia
en el momento que nos interesa difiere bastante de los
demas casos antiguos considerados.

En primer lugar, la naturaleza de nuestras fuentes es
muy diferente. Polibio y Tito Livio quedan en un segundo
plano mientras que son fundamentales para los galos
cisalpinos y gélatas. Por otra parte la documentacion
epigrafica autoctona es importante, aunque dificil de
interpretar.

En segundo lugar, las ciudades tienen un
protagonismo tal vez solo comparable con el que
presentan los grandes oppida de Galia central.
Correlativamente la nocion de etnia se difumina, aunque
en nuestra opinién no tanto como aparece en algunas
interpretaciones modernas.

En tercer lugar, la existencia de una jerarquia social es
evidente. Pero los pormenores que adoptan las
instituciones a través de las que actlan politicamente los
dirigentes sociales son muy borrosos. Por un lado existen
reyes, pero cuando tenemos informacién continua desde
el fin de la Segunda Guerra Punica, parecen una institucion
en repliegue o sélo activada (éparcialmente?) a través de
la eleccion de jefes de guerra de coaliciones de ciudades
y/o etnias indigenas. Otros individuos son magistrados en
diferentes ciudades, en las que también conocemos
consejos mas o menos influyentes y es probable que este
tipo de individuos sean los enterrados con ajuares
comparativamente mas ricos.

La estructura politico-territorial también resulta mas
borrosa en los testimonios literarios, y los avances desde
la perspectiva de la arqueologia espacial no entran
facilmente en el campo politico (si, por el contrario, en el
econémico). Por ello y tal vez simplificando excesivamente
podamos proponer tres formas de agrupacion
diferenciadas pero cuyos integrantes tal vez no son
homogéneos entre si.

La forma de agrupacién mas laxa seria la constituida
por el éthnos o cualquier coalicidon en que estas entidades
desempenfasen algun papel. Seria operativa sobre todo en
tiempo de guerra para elegir a los jefes militares vy, tal vez,
indicar las lineas generales de las operaciones militares a
seguir o de las iniciativas diplomaticas que llevar a cabo.

En segundo lugar estarian las ciudades, evocadas por
Plinio cuando las enumera por populi, gobernadas por una
aristocracia de la que saldrian los magistrados y un
consejo, muchas veces acunan la moneda que define sus
respectivas areas de influencia econdmica. No es
necesario que nos detengamos mas en ellas.

Pero, en tercer lugar, existia una viva conciencia de que
las ciudades estaban formadas por agregados de
entidades menores que aparecen de formas muy
diferentes en la documentacion: las pequefas ciudades
que confluyen en Segeda, los grupos indefinidos
evocados por el término Con-trebia 0, méas en concreto,
los cuatro grupos del Primer Bronce de Botorrita. Incluso si
pasamos del proceso enddgeno al exdbgeno recordemos a
los celtiberos mezclados con los que los romanos
promueven la fundacion de la ciudad cercana a Colenda.

Sin duda como grupos sociales - fuerzas militares de
origen variado en este Ultimo caso, los aparentes
gentilicios que confluyen en Contrebia -, 0 como entidades
territoriales -las pequenas ciudades de Segeda o los
enclaves denominados de formas muy diversas que
salpicaban el territorio celtibero - este tercer nivel de
agrupacion tenfa una entidad real, que no se debe
menospreciar pues sin duda constituye, en su probable
diversidad, la célula de organizacién elemental que
conforma el conjunto del entramado socio-politico
celtibero. ¢Serfa posible incluir entre estos grupos de
tercer nivel a los grupos gentilicios que desarrollan una
"politica exterior" a través del establecimiento de lazos de
hospitalidad atestiguados por las tesserae hospitalis? No
olvidemos que, en Ultima instancia, un acuerdo entre
grupos preexistentes como el que implica la fundacion de
una Contrebia podria ser, en cierto modo, una expresion
de la concesidon de una hospitalidad reciproca
generalizada entre los componentes dados®8,

68 Vease, desde ofio punto de vista, una contribucion a la definicion de la teritorialidad de las cudades celtiberas en Garda Quintela, 1999-2000



>> Marco V. Garcio Quintela

GALOS

El examen de las claves socio-politicas que articulan el
mundo galo es el mas dificil de los que nos ocupan. Ello
se debe a una conjunciéon de factores como la
comparativamente mayor documentaciéon disponible, la
amplitud del territorio a considerar, con una indudable
existencia de diferencias en su seno, o la diversidad de las
aproximaciones vigentes entre los estudiosos. Por ello lo
que sigue no es Mas que la presentacion de un cuadro
sintético de elementos de relieve socio-politico,
construidos o destacados bajo la dptica del anélisis
comparativo que nos guia.

El territorio que terminard conformando las tres
provincias galas de Roma pasé por una compleja serie de
vicisitudes a lo largo de la Edad del Hierro que se conocen
basicamente gracias a la documentacion arqueoldgica.
Sin embargo, las formas de organizacién politica de sus
pobladores se conocen a partir del momento en que
chocan con el poder imperial de Roma gracias a dos
testimonios fundamentales. Por una parte esta el retrato
que de sus enemigos presenta César en La Guerra de las
Galias vy, por otra, la descripcion de geografia humana o
politica de la Galia que presenta Estrabdn, contemporaneo
de Augusto, en el libro IV de su Geografia. A su vez
Estrabon utiliza dos fuentes principales: el filésofo y
poligrafo Posidonio, (muerto hacia el afio 80 a. de C.) cuya
informacién remite a una generaciéon anterior a César, e
informacién contemporanea al momento en que escribe.
Es decir, con César y Estrabdn tenemos informaciones que
se extienden a lo largo del primer siglo antes de nuestra
era que reflejan la situacién inmediatamente anterior a la
conquista y la inmediatamente sucesiva, con las primeras
medidas de los romanos por asegurar el control politico
del territorio. Naturalmente, estas fuentes han sido
sometidas a una intensa critica y no siempre son lo
fidedignas que deseariamos (véase el estudio clasico de
Rambaud 1966, y, en ultimo lugar, Lewuillon 1999).

Un punto en el que se insiste recientemente, tras una
etapa en la que no se hacia hincapié en la cuestién, es la
diversidad que presenta la Galia cuando los romanos
emprenden su conquista. Coexisten diversos dialectos
(Lambert 1997:9, 18-9) diversos grados de evolucion
politica (Lewuillon 1999: 112-5) e incluso es posible que
haya variantes religiosas (Brunaux 1996)89, por no insistir

en el tema de la etnicidad, dificil de discernir en muchos
casos Yy, todavia mas dificil, sacar consecuencias
significativas’0. Desde el punto de vista socio-politico se
destaca, sobre todo, la evoluciéon hacia formas estatales
en la zona centro, sin equivalentes mas al norte, entre los
belgas, grupo de etnias mixto con elementos germanos y
celtas, o al sur entre los habitantes de los Alpes. Por otra
parte, aln dentro de ese cuadro general, en cada civitas,
en cada cantén, las opciones de gobierno que tendian
hacia la centralizacion o hacia cierta laxitud tenia sus
defensores con frecuencia enfrentados, por lo que la
deteccion de distintos grados de centralizacién siempre
debe verse en una dimensién dindmica. La situaciéon que
presenta un testimonio dado es la pertinente para su autor
en el momento que presenta la noticia, nada indica que
esa situacion sea duradera ni generalizable. Es una suerte
que César, para vencer, explotase las querellas entre las
facciones de los galos. Aunque exagere, o no aporte todos
los datos que nos gustaria conocer, esto permite detectar
formas de dindmica social interna en esas comunidades,
lo que no es frecuente en los estudios de protohistoria
(Nash 1978, Roymans 1990, Lewuillon 1999).

Los estudios sobre la organizacién socio-politica de la
Galia perromana estuvieron hasta fechas recientes
estancados en los resultados logrados hace ya decenios
por C. Jullian (1993) y H. Hubert (1988), que se siguen
reeditando. Y aunque trabajos més recientes, basados en
renovados andlisis de una documentacién arqueoldgica
en constante progresion, invitan a matizar ciertos aspectos
de las conclusiones de aquellos sabios, la sistematizacion
de la documentacion literaria que efectuaron sirve todavia
como base para cualquier analisis en otros temas. En
cuanto al tratamiento de las fuentes literarias también cabe
destacar, dentro de los trabajos recientes, la metodologia
antropoldgica que sobre los textos clasicos aplican
autores como N. Roymans o S. Lewuillon.

Evolucién protohistérica y oppida

El conocimiento de la evolucion de las sociedades
protohistéricas de la Galia se ha afinado recientemente
como resultado de los trabajos de una corriente etno-
arqueoloégica que estudia la cultura material en
combinaciéon con las fuentes clésicas y el comparatismo
antropolégico para elaborar sus explicaciones. Una

69 Lo cosa es derta, el pantedn de una cudad no coincide necesariamente con el de su vecina. Pero deducir de ello que se trata de 'religiones’ diferentes
es un grave eror. Tampoco los panteones de las cudades griegas de la antigiedad son idénticos y es tan legitimo hablar de la religion de Argos o de
Tebas, en la medida que consideramos su pantedn y cido mitico especificos, como de la religion griega, en la medida que los ejemplos anteriores son
manifestaciones concretas de una sefie de creencios y practicas compartidas por todos los griegos. Lo mismo puede decirse, incluso, de la religion catdlica,
donde cada pueblo o ciudad finde culto a su santo patron especifico con formas rituales a veces cdaromente diferenciadas cuando se entremezclan con
tradiciones folcloricas locales. ¢Tendriomos que hablar, siguiendo a Brunoux lamentablemente seguido por otros, de las "religiones catdlicas', o de las
manifestaciones particulares, locales, de la "religion catvlica'? Obviamente la expresion "eligiones catolicas" implica una contradiccion en los téminos y es
un sin sentido, pero sin llegar a ese extremo lo mismo ocurre con las "religiones griegas' o las "religiones galas'. El fondo de la cuestion es la confusion entre
el estodo de la documentacion que permite conocer una realidad y esa realidad y no reconocer que ante una documentacion parcial estudiomos solo

una parte de la realidad en la que se insciibe.

/0 Roymans 1990.11-5; basandose en pasajes como César, BG, |, 1, o Estrabon IV, 1, |

o

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




~N
o

o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

muestra de sus resultados son los trabajos compilados
por B. Arnold e D.B. Gibson en Celtic Chiefdom, Celtic
State. En su introduccion los editores plantean una sintesis
sobre el desarrollo social de la Europa protohistérica
desde la Edad del Bronce (Arnold y Gibson 1995: 1-10)

Segun estos autores, las primeras jefaturas emergen
en la Europa no mediterranea en la Edad del Bronce
antigua, desarrollandose hasta época romana a lo largo
de un proceso de complejizaciéon creciente. Indicios de
este proceso son la expansion de las redes de intercambio
comercial de materias primas, la consolidacion
progresiva de grupos aristocraticos, representados
arqueoldgicamente por el aumento del nimero y tamano
de los objetos ostentosos en bronce y oro, técnicamente
cada vez mejor elaborados. Por lo demas, la relacion entre
estos factores es de completa interdependencia. El
incremento de la actividad comercial incentiva la aparicién
de grupos favorecidos por las posibilidades de
acumulacién de riquezas, debido a su creciente
capacidad de consumo, mientras que las aristocracias
estimulan constantemente el desarrollo de la produccion y
el mercado de objetos suntuarios.

Estos factores confluyen entre el Bronce Final y la
primera Edad del Hierro en la proliferacién de pequefios
poblados fortificados en altura en torno a los cuales se
encuentran hébitats abiertos periféricos. Este proceso
culmina en la Europa centro-occidental con la formacién
de comunidades politicas centralizadas en torno a ndcleos
fortificados méas densos y con mayor area de influencia,
entre finales del periodo hallstattico y los comienzos del
laténico (600-400 a. de C.). A este momento corresponden
las llamadas ‘residencias principescas", hébitats
fortificados en altura que se definen por la concurrencia de
otra serie de factores como su importante extension y
monumentalidad, la localizacién estratégica en torno a vias
de comunicacion y la frecuente proximidad de timulos con
abundantes depdsitos funerarios especialmente ricos en
materiales de origen mediterraneo (Brun 1988). Aparte de
funcionar como residencias de los principes gobernantes
y capitales de las jefaturas correspondientes, estos
asentamientos poseerian otros elementos relevantes
como son talleres industriales, centros de mercado y
lugares de culto (Amold y Gibson 1995: 5-8). Finalmente,
los diferentes componentes aludidos definen estos
enclaves como los centros politicos, econdmicos vy
territoriales de los grandes "principados' célticos de la
primera Edad del Hierro, de los que dependerian
directamente otras jefaturas menores nucleadas en torno a
las residencias fortificadas de los jefes subalternos (Brun
1987: 80-1).

El modelo politico caracteristico de este periodo se
veria afectado al comienzo de la segunda Edad del Hierro
por la desaparicién de las redes de intercambio con el
Mediterraneo, coincidiendo con los movimientos de
poblacién acontecidos desde comienzos del siglo IV a. de

C., entre ellos estan bien documentados en los textos
clasicos los que se dirigen hacia la peninsula italica (Galia
Cisalpina) y Asia Menor (Galacia). Las transformaciones
acontecidas en este periodo tendrian como resultado el
declive del poder de los principes y la limitacién territorial
de las comunidades a un plano local, lo cual, sin embargo,
no repercutifa en la jerarquia interna de las nuevas
comunidades, como se deduce de la riqueza que todavia
manifiestan muchos de sus monumentos funerarios. La
expansion céltica finalizaria hacia la segunda mitad del
siglo Il a. de C. y, tras un periodo de florecimiento de unas
pocas grandes ciudades abiertas, apareceria la Ultima
fase de evolucion independiente de la Céltica continental,
la que corresponde a la 'civilizacion de los oppida",
realidad con la que se encontraron los romanos cuando
conquistan la Galia. Esos grandes centros fortificados
concentraban, principalmente, la produccion artesanal y
los circuitos comerciales (acunaban moneda), y
desempenaban el papel de lugar central respecto a
amplios territorios ocupados por aldeas abiertas y granjas
localizadas en las tierras bajas (Brun 1995: 16-7).

Sin embargo, se cuestiona la interpretacion tradicional
de los oppida como centros politicos y nudcleos
densamente poblados. En efecto, parece haber rastros de
una especializacion funcional que afectaba a las grandes
fortificaciones y a otros nucleos periféricos inferiores (Wells
1995: 90 ss.) En este sentido es interesante una
apreciacion de C.L. Crumley, basada en la comparacion
entre los dominios politicos de los hermanos eduos
Diviciaco y Dumnorix, uno urbano y otro rural. Este autor
advierte que el primero, aliado de César, no podia
asegurar el abastecimiento del cereal exigido por el
romano porque, aunque desempenase la magistratura de
vergobreto de los eduos en el oppidum de Bibracte, no
podia influir sobre los campesinos bajo el control de
Dumnorix, quien a su vez percibia desde hacia afnos los
impuestos del pueblo (César, BG | 16-18; Crumley 1995:
27-8). Por lo tanto el modelo urbano relativamente reciente
no oculta el predominio de los asentamientos y economia
rurales en la sociedad gala del siglo | a. de C., lo que pone
en evidencia, al mismo tiempo, que "la organizacién socio-
politica jerarquica no implica necesariamente una jerarquia
de los habitats" (Crumley 1995: 29-30)

Se suele aplicar la teorfa geogréfica y arqueoldgica del
"lugar central" para explicar la elecciéon de los lugares
destinados a capitales de civitates. Esto supone que se
privilegian las ventajas econdomicas de los lugares
escogidos. Pero este modelo no es enteramente
satisfactorio dado que para controlar determinado territorio
tributario, las potencialidades del "lugar central" no son
aprovechables de igual modo desde el punto de vista de
la rentabilidad econdmica, que de las necesidades
sociales 0 politico-administrativas (BUchsenchitz 1995:
61). Los datos sobre la cuestion pueden ser engafosos
€cOmo veremos a continuacion.



>> Marco V. Garcio Quintela

En efecto, muchos oppida se ubican en lugares que
controlan &reas de explotacién de recursos importantes
(minas de hierro, metales preciosos, etc.), 0 aprovechando
vias de comunicacion entre zonas geo-morfolégicas o
ecoldgicas diversas, beneficiandose, por consiguiente, de
buenas condiciones con respecto al comercio (Nash 1978:
458) Pero, precisamente por localizarse preferentemente
en sitios donde confluyen unidades geogréaficas
diferenciadas, es por lo que muchos oppida coinciden con
las divisorias topograficas naturales (rios, montes,
bosques) que sirven de frontera entre diferentes territorios
politicos (O Riain 1972: 12-6), que también tenian valor
simbdlico como muestra la prohibicién que caia sobre los
vergobretos eduos de salir de su territorio (César, BG, VI,
33, 2; cf. |, 2, 3-4, las precisiones sobre las fronteras de los
helvecios).

Con todo, esta pauta de localizacion no es una
novedad con respecto a los centros econdmicos
tradicionales de las comunidades galas. Pues muchos
oppida continlan, a partir de cierto momento, los antiguos
centros de mercado donde se celebraban las asambleas,
se emplazaban los santuarios y se acudia en busca de
refugio, cosas que caracterizaban a estos nlcleos como
lugares neutrales y de reunion pacifica. En la geografia
galo-romana el emplazamiento de estos enclaves se
revela con frecuencia mediante el toponimo latino forum
(Forum lulii, Neronis, Segusiavorum, etc.). Si nos
remontamos a la época prerromana, se aprecian lineas
fronterizas repletas de *Equoranda (de etimologia
controvertida), topdnimo galo que corresponde al latin
Fines y sefiala la localizacién de santuarios prerromanos
(O Riain 1972; 14; Nash 1978: 465-6). También destacan
entre los topénimos de oppida los compuestos con lanum
(Mediolanum, Vindolana, Vicolanum).

El elemento -lanum fue estudiado por Ch.-J.
Guyonvarch partiendo de su frecuencia como topénimo
en las Galias en el compuesto Mediolanum ‘"llanura
central", lo que resulta paraddjico tratandose de la
designacion de oppida. Pero estos topdnimos se sitlan en
el plano de una geografia sagrada. Segin Guyonvarc'h:

"Es imposible disociar -lanum de lanos 'pleno’, con el
sentido conexo (pero non secundario) de 'perfecto,
completo', por lo que estos topdnimos deben indicar
lugares en los que se puede realizar una especie de
plenitud religiosa, un 'centro de perfeccion™ (1961: 157
y passim)

Es decir un santuario. Asi pues, las ciudades galas que
llevan estos topdnimos indican su posicion fronteriza,
especialmente en sentido religioso (Renardet 1975: 28-32).

Por otra parte, muchos oppida del periodo La Téne
final son centros politicos, sede a las magistraturas de las
civitates. Aungue nada indica que los centros de mercado

o santuarios de los que surgieron fuesen con anterioridad
residencia de autoridades politicas. Las residencias de los
reyes en tiempos de César podian estar, como la del
eburén Ambiorix, en medio de los bosques y junto a los
rios (BG VI, 30, 3), lo que nos devuelve a un medio rural y
a lugares fronterizos - el término comudn para denominar
habitats aislados es aedificia (BG IV 19,1; VI 43,2).

Los acontecimientos que impulsaron la invasion gala
del norte de ltalia sirvieron a Tito Livio (V 34-35) para relatar
el reinado de Ambigato, rey supremo de los biturigos,
plagado de elementos de leyenda. Detalles como la
supremacia de los bituriges sobre toda la Céltica, o la
presentacion del rey como un gobernante virtuoso vy rico,
bajo cuyo mandato la Galia disfrutaria de una prosperidad
inusitada, conectan el reinado de Ambigato con el ideal
bien conocido del buen rey como fuente de todos los
bienes. Mas en concreto, si consideramos el sentido del
étnico Bituriges "reyes del Mundo" y el de su centro
religioso Mediolanum "llano del medio" localizado cerca de
Saint-Amand (departamento del Cher)7! se infiere la
derivacion de estas nociones de la concepcion
indoeuropea del Mundo como un reino que, sometido a la
soberania de un rey universal, gira en torno a un centro
sagrado (Le Roux 1961).

Debe insistirse en la diferencia entre la nocién religiosa
de centro y la nocién de capital politica pues entre los
biturigos estén bien atestiguados ambos lugares. El centro
religioso, Mediolanum, estarfa en la periferia del territorio
de la civitas, mientras que la capital politica, Avaricum
(Bourges), ocuparfa aproximadamente el centro, ademas,
a ojos de César, su conquista implicaba la de toda la
civitas (BG, VII, 13, 3 y 15, 4). Sin embargo, los celtas
(insubros) que llegan formando parte de una agrupacion
de pueblos galos al valle del Po comandados por
Belloveso el sobrino de Ambigato, funden ambas nociones
al establecer en Mediolanum (Tito Livio, V, 34) su capital a
la vez politica y religiosa. Parece, pues, que la nocién de
capital era fundamental siendo su dimension religiosa
comparable en importancia con otros aspectos materiales.

Un pasaje de César sistematiza la inestabilidad politica
por la que atravesaban los galos del siglo | a. de C. vy, de
paso, proporciona interesantes datos sobre su estructura
y funcionamiento en la medida que generaliza nociones
que nos resultan familiares:

"En la Galia, no sélo todos los pueblos (civitates), y en
todos los distritos y comarcas (atque in omnibus pagis
partibusque), sino también casi todas las familias
(domi), se dividen en bandos, siendo jefes (principes)
de estos bandos los que a juicio de los otros tienen
mayor prestigio (summam auctoritaterm) a cuyo arbitrio
y parecer se deja la decision de todos los asuntos y
deliberaciones. Lo cual parece ser una institucion

/I' Documentado entre los biturigos en la Tabla de Peutinger, Gregorio de Tours, cufios monetales merovingios, etc; Guyonvarch 1961: 146-7.

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




~N

o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

antigua (antiquitus instituturm), que tiene por objeto que
a ningun plebeyo le falte amparo contra un poderoso;
pues nadie consiente que los que le siguen sean
oprimidos ni vejados, Yy, si asf no lo hace, pierde toda
autoridad entre los suyos. Este mismo régimen se
observa en el conjunto de toda la Galia; pues todos
sus pueblos (civitates) estan divididos en dos
facciones" (BG, VI, 11, 2-5).

El panorama descrito por César corresponde a una
sociedad en plena crisis. Pero ademas de presentar esta
coyuntura, el pasaje también informa sobre la constitucion
orgénica de las comunidades: domus, pars, pagus y
civitas, y un antiquitus institutum que es preciso identificar.

Parentesco

Que pueblos, cantones y aldeas estuviesen divididos en
facciones politicas no ofrece problemas. Menos
comprensible es que se extiendan los conflictos in singulis
domibus, si entendemos con esta expresion familias de
tipo romano. Debido a lo extrafio de esta afirmacion
algunos quisieron ver tras la férmula latina la referencia a
una agrupacion de parentesco méas amplia, un linaje mas
profundo en el que los conflictos tendrian lugar entre lineas
diferentes (Roymans 1990: 18; Lewuillon 1990: 331-2). A la
luz de esta noticia tal deduccidén parece justificada. Se
acepte o no la posible estructura del parentesco en
patrilinajes extensos (Lewuillon 1990: 345-6), el caso es
que también se detectan enfrentamientos en el seno de
grupos familiares restringidos. Por ejemplo, Vercingetorix y
su tio paterno Gobanicio podrian pertenecer a la misma
domus y llegan al enfrentamiento armado (BG VII 4, 1-2).
Otro ejemplo lo proporcionan Dumnorix y Diviciaco, fratres
claramente enfrentados’2.

Con todo, la familia gala presenta diferencias respecto
a la romana. Por una parte, aunque Diviciaco insinda ser
mayor que su hermano (BG |, 20, 2), es Dumnorix quien se
comporta como o jefe familiar al concertar los matrimonios
de su madre, hermanas uterinas (sorores ex matre) y otras
mujeres de su familia (propinquas; BG |, 18, 6-8). La
referencia a las hermanas uterinas indica que Dumnorix
tenia medio-hermanos, al menos por via paterna, entre los
cuales se encontraba Diviciaco, de lo que puede inferirse
que su padre tal vez fuese poligamo. La inhibiciéon de
Diviciaco ante la diplomacia matrimonial de Dumnorix
puede tener dos explicaciones. O bien éste habia
heredado la tutela sobre los descendientes de su madre,
o bien Diviciaco, estaba liberado de las cargas familiares
en su condicion de druida, situacion que se desprende de

la noticia de César segun la cual los druidas estaban
exentos de servicios u obligaciones civiles (VI 14, 1-3).
Complementa esta explicacion las aspiraciones a la
realeza de Dumnorix que le obligan a un programa politico
en consonancia del que formaba parte la gestion de las
alianzas matrimoniales (Garcfa Quintela e.p. "Programme").
En cualquier caso, la supuesta poligamia se deduce de
otro pasaje de César:

"Los maridos tienen derecho de vida y muerte sobre
sus mujeres € hijos; cuando muere un pater familiae de
alto linaje los parientes (propinqui) se rednen y si la
muerte parece sospechosa se juzga a sus esposas'’s.

Dejando el problema de la poligamia, en este parrafo
destaca la relacién del paterfamilias con un grupo de
propinqui, y las funciones de este grupo como tribunal
familiar. Segun S. Lewuillon, los propinqui constituyen un
grupo formado por parentes hasta el grado de
consobrini™. Esto es, todos los ascendientes directos
vivos, los hermanos y todos los tios, sobrinos y primos
(Lewuillon, 1990: 306). La inclusion de los consobrini entre
los propinqui - Vercasivelauno es mencionado como
consobrinus y propinquum de Vercingetorix (César BG VII,
76, 3; 83, 6) - demuestra que esta categoria es mas
extensa que la de los adgnati, los parientes propiamente
patrilineales, puesto que incluye a los parientes maternos.
A partir de este nivel, los consanguinei abarcarian a otros
parientes lejanos en grado indeterminado, mas alla se
hablaria de adfines, con los que existen relaciones de
afinidad o alianza (Lewuillon 1990: 341-4).

Estas correspondencias presentan muchos problemas
si se pretende recomponer los grupos de parentesco
galos. La constante referencia a los propinqui deja entrever
relaciones sociales estrechas entre los cognados, a los
que en Roma se denominaba turba propinqua "multititud
de los allegados" que celebraban la fiesta de la cara
Cognatio para rendir culto a los socios deos, comunes a
propinqui y socii (Thomas 1981: 165).

Por tanto debe considerarse que la cognatio se integra
entre los propinqui. En otro pasaje César utiliza cognatio
para referirse a ciertas unidades sociales de los germanos
("los magistrados vy principes distribuyen cada ano a las
gentes y cognationes que viven juntos la extensién de
terreno y el lugar que les parece", BG VI, 22, 2), y para
destacar la influencia politica del eduo Cotos por el
numero de sus clientes y parientes cognaticios (summae
potentiae et magnae cognationis, VII, 32, 4). Pero no es
posible determinar si cognationes expresa realidades
equivalentes en ambos casos. Si entre los germanos esta
claro que constituian grupos de parientes localizados,

72 Lewuillon 1990: 304-5 ofima que la ambigiiedad del t&mino fratres hace imposible determinar si estos dos eduos eran hermanos propiaments dichos o
simplemente primos agnaticos. Sin embargo, la mediacion de Diviciaco en favor de Dumnorix ante César, parece demostrar una historia familiar comun y

una relacion estrecha entre ambos (BG | 20), por lo que pensamos que serian hermanos.

73 BGVI'19.3. Refiiéndose a los germanos Tadito y César son explicitos: eran casi los Unicos barbaros que se contentaban con una sola mujer, con pocas
excepdones (Germania, 18), Arovisto tenia dos esposas (BG | 53.4). Otro es el caso de la poliandria adélfica de los bretones (BG V 14,4)

74 Consobrini es el t&rmino de parentesco para los primos cruzados y paralelos matrilaterales, aunque terminar por extenderse a todos los primos camales
posibles (fratres / sorores, patrueles y amitini /-ae). Sobre la evoluddn del significado de consobrini ver Benveniste 1965: 12-3



>> Marco V. Garcio Quintela

entre los galos solo se nos informa de que la acumulacion
de aliados y cognados forma parte de las estrategias de
los nobles galos para afirmar su liderazgo politico.

Aunque la participacion de los cognados en estos
asuntos pudiese parecer incompatible con la existencia de
patrilinajes, su presencia también puede explicarse por los
llamados "rasgos pseudo-matrilineales", o sea, aquellos
que bajo apariencia de practicas asociadas a sistemas
matrilineales constituyen, simplemente, el reconocimiento
de determinados derechos a los parientes maternos en un
régimen patrilineal (Lévi-Strauss 1988: 550). Esto funciona
tanto en Roma, manifestado a través de los vinculos que
establece la cognatio, como en la derbfine irlandesa en
relacion con los derechos de la maithre o linaje materno.

Brevemente. La cognatio romana era una parentela en
sentido estricto, un cuerpo de individuos que se
reconocian unidos por lazos de consanguinidad, pero sin
valor institucional o entidad juridica. Los derechos
sucesorios de los cognados no fueron aprobados por el
derecho pretoriano hasta fines de la Republica, cuando no
hubiese herederos directos sui iuris (heres o hijos en
potestad, y /iberi o hijos emancipados) o bien agnados
proximos. Aparte de estas reglamentaciones, los
cognados solo tenfan personalidad social en el marco de
la solidaridad judicial y otras formas de solidaridad que
implicaban el respeto a ciertos deberes morales entre ellos
(como obligaciones alimenticias, respeto para con los
ascendientes de cualquier sexo etc.; Thomas 1992: 130).

La derbfine irlandesa, por su parte, siempre estuvo
comprometida con el cuidado y proteccion de la
descendencia de sus mujeres. Ademas de estar implicada
en la venganza de sangre y de tener derecho a una parte
proporcional del precio de honor pagado en
compensacion por la muerte de cualquiera de sus
cognados, también estaba autorizada a intervenir en caso
de malos tratos por parte de los padres adoptivos, y se
esperaba que el tio materno prestase especial atencion a
todos estos asuntos (Kelly 1988: 14-5, 88, 126-7). A su vez
los hijos de la hermana tenian la obligacion de prestar
obediencia filial a su tio materno y las mismas atenciones
debidas a los padres (Charles-Edwards 1970-2: 120-1).
Esta interaccion social se interpreta como un avunculado
que lleva a la eleccion de la familia materna como familia
de adopcidn a través de la institucion del fosterage”®. En la
Galia S. Lewuillon (1990: 352) sugiere que esta institucion
quizas se refleje en la capacidad de los propinqui para
decidir sobre la educacion de los jovenes.

En definitiva, se puede admitir la hipdtesis de que la
sociedad gala se organizaba en patrilinajes, con
interferencias de los parientes maternos en el campo de la

 era la matema, véase Guastalla 1980

venganza privada y en la educacién. En cuanto a la
posibilidad de que estas agrupaciones familiares extensas
compartiesen residencia se puede sefnalar la participacion
conjunta de fratres y propinqui en empresas militares,
como los comandados por Litavico (BG VII, 37, 1; 38, 3),
que recuerdan a las familiae et propinquitates que sirven
de base del reclutamiento de los germanos, organizados
en comunidades locales de gentes y cognationes.

Cuando Litavico perdi6 a todos sus hermanos y
parientes en la guerra, se guarecidé en Gergovia con sus
clientes, "pues segun la costumbre gala era un crimen
abandonar a los patronos, incluso si la situacién era
desesperada" (BG VII, 40, 7). La comparia de los parientes
y clientes de los nobles es una constante en las
descripciones de la nobleza guerrera gala, pues era el
conjunto vy la fuerza de estos vinculos, summa potentia et
magna cognatio, la que determinaba su rango y el alcance
de su influencia.

El pagus

Como indicabamos més arriba, no todos los pueblos
galos manifestaban a mediados del siglo | a. de C. idéntico
grado de cohesién y centralizacion politica, como se
deduce del alto grado de autonomia que gozaban muchos
pagi, los cantones o circunscripciones territoriales en las
que se dividian las civitates’®, aportaban las unidades
militares del ejército, y estaban formados por diversos vici
o aldeas.

En un articulo-carta fechado el 1 de Enero de 1901, C.
Jullian sistematiz6 la informaciéon relativa a los pagi
superando las anteriores aproximaciones de T. Mommsen.
Ademas de noticias aisladas dificiles de interpretar con
precision, destaca el pasaje de César donde se describe
la organizacién de los helvecios

"Era este el pagus tigurino, uno de los cuatro en que se
divide toda la civitas Helvecia (is pagus papellabatur
Tigurinus: nam omnes civitas Helvetia in quattuor pagos
divisa est). Este pagus, habiendo salido solo de su
tierra en tiempo de nuestros padres, dio muerte al
consul L. Casio y obligd a su ejército a pasar bajo el
yugo [107 a. de C.] Asi, ya fuera por azar ya por
voluntad de los dioses inmortales, aquella parte de la
clvitas Helvecia (quae pars civitatis Helvetiae) que
habfa causado al pueblo romano un gran desastre fue
la que primero sufrié el castigo" (BG |, 12, 4-6).

Los pagi helvecios actlan autébnomamente desde el
punto de vista politico-militar, como el Tigurino (BG I, 12, 4-
7 - cf. Livio Per. 65 - y tal vez BG |, 27, 4), o solamente

7S El fosterage consiste en una adopdién temporal, usual en las sodedades célticas pero con paralelos en otras sodedades arcaicas, los nifios eran acogidos
en familias de amigos o parientes para su educacion hasta que alcanzoban la adolescencia. Muchas veces, pero no necesarioments, la familia de acogida

76 Syoraya su dimension teritorial que la referencia a una parte de los lingones en Estrabon sea pépos, probable equivalente de pagus, (IV, 3, 4).

~N
w

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




~N
S

o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

militar (BG |, 13, 5; Jullian 1901: 79-81). C. Jullian también
argumenta sobre el nimero de pagi por civitas a partir de
etnénimos como Petrucorii y Tricorii, cuyos primeros
componentes son las palabras galas para "cuatro" y "tres",
respectivamente, e indica la equivalencia no la traduccién
entre pagus y coria "tribu" "ensena', como argumento
sobre el sentido militar de esta entidad (1901: 82, 87).
Ademés, la actual interpretacién de coria como "ejército”
corrobora la hipétesis de Jullian (Lambert 1997). Esta
distribucion y funciones tienen bien conocidos paralelos
entre los gélatas de Asia Menor, donde cada una de las
tres etnias que los componen esta dividida en cuatro
"tetrarquias" (Estrabodn XII 5, 1) y en Kent gobernaban
cuatro reyes a los que Casivelauno ordena que movilicen
sus fuerzas (César, BG V, 22, 1).

En otros casos los pagi también aparecen
mencionados a la vez como territorios y circunscripciones
de movilizacion militar. Asi César cita un ejército galo
compuesto de gébalos y proximos pagos Arvernorum, es
decir, de los guerreros movilizables en los pagi indicados
(BG VI, 64, 6). En Bélgica la mencion de legados enviados
a César ex magna parte Morinorum permite inferir que
otros pagi mantienen posturas diferentes (BG IV, 22, 1;
Jullian 1901: 83-4 n., con errores en algunas referencias).

Ya antes habia sefialado César otros detalles de la
organizacién de los Helvecios. Se repartian entre doce
oppida, cuatrocientos vici, ademas de privata aedificia
(BG, 1, 5, 2), que se incendian antes de emprender la
emigracion. Parece que se pueden relacionar los dos
pasajes. De este modo tenemos cien vici, y cuatro oppida
por pagus’’ . El territorio de los biturigos organizado por
veinte urbes (BG VI, 15, 1) con una mencion sucesiva de
partes que puede ser genérica, pero también el sinbnimo
de pagus, como en el pasaje sobre los helvecios citado,
podria interpretarse como estructurado de una forma
analoga en una hipétesis de cinco urbes por cuatro
hipotéticas partes. Menos clara es la distribucion de los
suesiones entre doce oppida (BG II, 4, 7).

Desde las péaginas de C. Jullian sobre los pagi se
especula sobre hasta qué punto la autonomia de que
hacen gala permite reconstruir una evolucién politica e
institucional de las civitates galas. En este sentido, los pagi
serfan unidades politicas elementales de la sociedad gala
que se agrupaban para formar civitates o se escindian
para emigrar, hacer la guerra o dotarse de instituciones
propias. De hecho, en algunas fuentes griegas posteriores
se habla del orden de los trescientos o cuatrocientos ethne
que es mas probable que se correspondan con nuestros
pagi que con las sesenta y tantas civitates conocidas en
tiempos de César’8 . Es en la autonomia, en la vida politica

1993: 2134.

interna de los pagi, que César encontraba en parte los
apoyos indigenas con los que jugaba politicamente para
lograr sus objetivos (Nash 1978: 463-4)

Debido a su perfecta definicién politica y territorial, y a
su flexibilidad asociativa, muchos autores vieron en los
pagi galos los equivalentes de las tuatha irlandesas, y los
mecanismos de integracién que los introducifan en las
civitates como un reflejo de procesos comparables a los
que en lIrlanda terminaron por conformar los reinos
provinciales (Roymans 1990: 19-22). En efecto, los medios
empleados por algunos pueblos poderosos para
incorporar nuevos territorios a su area de influencia eran,
tras la conquista, los tipicos de las relaciones de clientela
entre las unidades politicas irlandesas, como se observa
en el hecho de que la dependencia se manifestase
mediante la entrega de rehenes, el pago de tributos y la
prestacion de servicios militares al pueblo dominante
(Daubigney 1985: 420), esto es, sin instaurar formas
politicas compartidas.

La civitas

Por encima del pagus estad la entidad denominada
sistematicamente civitas en César y otros autores, como
Tacito cuando se refiere a los germanos. La forma usual
de aparecer estas entidades en los textos griegos es como
éthnos. Eran unas sesenta en toda Galia, como se indica
a través del nimero de estatuas que las representan en el
altar de Lugdunum (Estrabén IV, 3, 2), sus territorios se
pueden reconstruir de forma relativamente precisa
(Estrabon es especialmente Util para ello, pues su
descripcion de la Galia se basa en estas entidades) vy,
como se ha indicado, se repartian en pagi, oppida y vici.
De forma esquemética se pueden sefialar dos formas de
gobierno de estas entidades y dos procesos o tendencias
generales de cuya combinatoria salen los casos concretos
atestiguados en la dinamica politica que conocemos.

Las dos formas de gobiermno tienen siempre base
aristocratica, la primera consiste en una organizacion
politica basada en magistraturas, comparables a las de las
ciudades mediterraneas, y asi vistas por los romanos que,
en general, se apoyaron sobre los individuos y grupos
partidarios de este sistema "mas moderno". Junto a los
magistrados pueden aparecer instituciones como
asambleas populares o senados aristocraticos en los que
se elabora el consenso politico que rige los destinos de la
civitas (Roymans 1990: 22-3; Lewuillon 1999: 134). La
segunda forma es "mas tradicional", se basa en la primacia
de un aristécrata que consigue articular en torno a su
liderazgo a individuos de diversa condicién social y sobre

77 César (I, 29) mendiona también el muy famoso censo de los helvecios. Consistia en una relacion nominal por separado de guerreros, nifios, andanos y
mujeres. Los helvecios eran en total 263000, los tulingos 36000, los latobicos 14000, los rauracos 23000, los boyos 32000. De todos ellos 92000 tenion
copacidad para llevar amas. Es decir, un guerrero por cada cuatro individuos, la cuenta parece incuso demasiado precisa. 65750 guerreros helvecios y
otros tantos habitantes por pagus, que movilizarian para la guera a unos 16000 hombres cada uno. Mas datos sobre la poblacion de la Galia en Jullian

78 Plutarco, César, 15; Pompeyo, 67; Apiano, II, 150; Josefo, Guerra de los judios, II, 16 (28), 4, 372; Jullian 1901 904



>> Marco V. Garcio Quintela

esa base social amplia consigue dirigir la politica de la
civitas, esta lucha por el liderazgo y su reconocimiento
estan revestidos institucionalmente con la ideologia y
practicas de la realeza (Le Roux 1952, 1953; Roymans
1990: 33-8, infra).

Los dos procesos aludidos son los movimientos
centripetos y centrifugos que se detectan a escala de
civitas. Ya C. Jullian decia (1901: 86): "se aprecia en la
Galia, en época de César, como un vaivéen continuo de
elementos que se acercan o que se alejan". Y
recientemente N. Roymans insiste (1990: 22) 'los
numerosos ejemplos de fision y fusion de tribus [id est:
civitates] indican que estas formaciones eran lo bastante
dinamicas como para poder adaptarse continuamente a
nuevas circunstancias politicas".

Los elementos centrifugos ya se han apuntado. La
autonomfa politica y militar de los pagi les permite
emprender ocasionalmente caminos diferenciados a los
de la civitas en la que se integran formalmente.
Obviamente la accion de Roma también puede intentar
debilitar a determinada civitas, como ocurre con la
desmembracion del mas o menos mitico imperio arverno,
mediante una iniciativa tan concreta como es la concesion
del autogobierno a los velavios, sometidos a ellos hasta el
ano 52 a. de C. (cf. César, BG, VII, 72, 2 y Estrabon IV, 2,
2). A esto se afade, desde el punto de vista social, la
generalizacién de los conflictos sefalada por César en
todas las instancias del cuerpo social galo. Las parejas
enfrentadas en cada civitas, con un individuo pro-romano
y otro anti-romano, son el reflejo de una situacién
estructural del régimen socio-politico galo (Cingetérix e
Induciomaro entre los tréveros, Diviciaco y Dumnorix entre
los eduos, Gobanicio y Vercingetérix entre los arvernos;
Lewuillon 1999: 119-36).

Pero los elementos centripetos también se aprecian.
Asi, el rey eburén Ambiorix - con Catuvolco, que también
puede ser rey, cf. BG V, 26, 1-2 - dirige una coaliciéon de
civitates en donde parecen predominar las tendencias
centripetas (BG V, 39, 3). Otro modelo puede ser el
representado por la unién de los parisi y los senones en la
generacién anterior a César (BG VI, 3, 5). Y todavia otro
caso serfa el representado por el rey Comio de los
atrebates, que recibe como recompensa de su fidelidad a
César el gobierno de los morinos (BG VII, 76, 1). Es decir,
estamos ante movimientos basados, hasta donde
podemos precisar, en un liderazgo enddgeno, en el comun
acuerdo (parisi, senones), o en un liderazgo exdgeno
(Comio).

La realeza gala

Es a escala de civitas que conocemos los pormenores de
la vida politica gala y sus implicaciones (puede verse el
ensayo de interpretacién holistica de Roymans 1983). Nos
interesa de forma especial la constitucion de los liderazgos
que definen en buena medida esa vida politica pues
también implican una comprension de los procesos
sociales que actlian junto con los factores politicos.

Lo primero que debe hacer un aspirante al ejercicio del
poder es conseguir apoyos entre distintos grupos
sociales. Cuando César describe a los equites dice que
para ellos era muestra de su prestigio y poder el
presentarse a la batalla rodeados por el mayor nimero de
ambactos y clientes (VI, 15, 2). Situacion, pues,
perfectamente comparable a la descrita por Polibio con
respecto a los galos cisalpinos, entre los cuales era el mas
poderoso y temible quien tenia mayor nimero de clientes
y seguidores (Il, 17, 12).

Se ha discutido mucho la definicion del grupo de los
ambactos, ¢(hasta qué punto eran un grupo social
dependiente definido funcionalmente por su nombre:
ambi-actos "los que estan alrededor'? (en Polibio
symperipheroménous). En todo caso no hay dudas sobre
su funcién, se trata de una especie de guardia de corps,
formada por guerreros ligados al jefe por vinculos de
devotio (como los clientes de Litavico). Lo que se discute
es su estatus social. El vocabulario latino opone los
ambactos a los clientes al tiempo que los relaciona con la
dependencia servil mediante términos como familia,
siendo asi el grupo de sirvientes que viven en torno al
jefe”.

Es posible que esta fuese la relaciéon que unia a los
ambactos con sus jefes. También cabe relacionar con ellos
a los obaerati "endeudados" que junto con los clientes,
acompanfnaban al poderoso Orgetorix (BG |, 4, 2). Pero
nada mas lejos de los ambactos que la condicién servil en
sentido romano, pues pese a su pobreza y dependencia,
conservaban su dignidad como companeros y
comensales de sus sefnores. Esto se desprende de la
descripcion posidoniana del banquete galo (en Ateneo, 1V,
152 b), en donde, ademas de mencionar la disposicion de
los convidados segun su rango, describe a los lanceros
rodeando a los jefes, reproduciendo en el orden de la
mesa la posicién que les correspondia como escoltas.

En cuanto a los clientes plebeyos, la situacion es mas
compleja. César presenta a poca distancia dos
situaciones contradictorias acerca de las relaciones entre
la plebe y la aristocracia. Por una parte, tenemos a los jefes

79 Sobore este tema ver Daubigney 1979: 148 ss. También en Idanda los encargados de la seguiidad del sefior, un campeon, la cetherm tige o "banda guerrera
de la casa', y los escoltas personales, se consideraban entre los sirvientes. No era otro el significado de la denominacion de los escoltas, amuis. Estos eran

los que, en grupos de cuatro, protegian al rey por cada lado, Y se solian escoger entre hombres liberados de una ejecucion o de la escavitud, cosa que
afimaba su fidelidad (Kelly 1988: 65-7). Tambien los textos mitolégicos mencionan a los cuatro guadias del rey (CMT Il § 105)

~N
(<))

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




~N
o

o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

de faccién que estan obligados, en virtud de un antiquitus
institutum, a defender a la plebe contra los abusos y la
opresion de los mas poderosos, so pena de perder su
autoridad (VI, 11, 2-4). Pero poco después, César presenta
a esa misma plebe sin proteccién, a merced de los nobles
ricos, de los que se convierten en siervos (VI 13, 1-2). Nada
de este Ultimo parrafo recuerda las relaciones de
dependencia tradicionales, es un simple proceso de
desposesién de los méas débiles por parte de los
poderosos que utilizan el control econémico como
instrumento de explotacion.

¢Cudl es, en cualquier caso, la autoridad depositada
en una antigua institucion que vela por la proteccién de los
menos afortunados, actuando contra los intereses de los
poderosos? Si consideramos que los jefes de faccion se
eligen a partir de una estimacién de su honor, que son
jueces, jefes politicos, y que de su justicia depende la
permanencia en el cargo, cabe sospechar que el antiquitus
institutum mencionado por César no es otro que la realeza,
cuyas formas conservaban todavia algunas ciudades en
sus magistraturas supremas, como es el caso del
vergobreto eduo80 | al tiempo que en otras se mantenia
plenamente vigente en tiempos de César.

Rex, regnum e imperium, son los términos del
vocabulario politico latino que reflejan la existencia de
reinos en la Galia protohistérica. César conoce a dos
reges sucesivos entre los suesiones: Diviciaco - el mas
poderoso jefe de la Galia, que también imperaba sobre
Britania - y Galba (BG Il, 4,7; 13,1). Por entonces los
eburones estaban sub imperio de Ambiorix y Catuvolco,
citado como rex de la mitad de la civitas (BG, V, 24, 4; VI,
31, 5). Cavarino, sucedié a su hermano Moritasgo en el
regnum de los senones, (V, 54, 2). Teutomato, hijo de
Olovico - implicitamente citado como rey al
presentarsenos como amicus de los romanos por decision
del senado -, era rex de los nitiobrigos (BG, VII, 31, 5; 46,
5). Tasgecio recibi6é de César el regnum que sus
antepasados habian detentado en el pais de los carnutes,
como premio a su fidelidad (V, 25, 1-3).

También aparecen en el relato de César cierto nimero
de jefes que aspiraban a la realeza, pero a costa de vencer
la encarnizada oposicion de las oligarquias. Es claro el
caso de Dumnorix, cuyo programa politico de conquista
de la realeza describe César con detalle (I, 17-18 y
especialmente 18, 9) méas adelante Dumnorix afirma ante
la asamblea de los eduos que César le habia prometido el
reino y termina muriendo a manos de los romanos ( cf. V,

6, 2; 7,9). Comio, por su parte, fue rey de los atrebates por
decisiéon de César, y colaboré con el romano en la
campana de Bretana, por ello su pueblo se vio
recompensado con la exenciéon de impuestos y él mismo
recibio el gobierno sobre los morinos, sin embargo en el
52 a. de C. fue uno de los jefes del ejército de Vercingetorix
(BG IV, 21, 7; VII, 76, 1 y 3) y termind sus dias en Bretafa
(Frontino, Estratagemas, II, 13, 11).

Abundan las noticias sobre reyes en funciones o
aspirantes a la realeza juzgados y condenados a muerte
por iniciativa de las aristocracias de las distintas civitates.
Esto explica la muerte de Celtillo, padre de Vercingetorix
(VIl, 4,1) o la noticia segun la cual los nobles helvecios
llegaron a juzgar a Orgetorix (I, 4,1). Por su parte, los
senones en publico consilio condenaron a su rey Cavarino
(BG YV, 54, 2). Mientras que Tasgecio muri¢ asesinado con
la complicidad de muchos notables (V, 25, 3; Le Roux
1952: 228-30; Lewuillon 1999: 125 ss.)

Conocemos con detalle las iniciativas de alguno de
estos aspirantes a la realeza. Fueron las ambiciones del
helvecio Orgetorix las que desencadenarian la Guerra de
las Galias (I 2, 1-2), al buscar alianzas fuera de su civitas.
Comenzé persuadiendo al secuano Castico de que
recuperase el regnum ocupado antafio por su padre, mas
tarde se dirigié con el mismo fin a Dumnorix (BG |, 3; 18).
Un procedimiento habitual para alcanzar la realeza
consistia en atraerse seguidores mostrando generosidad,
mecanismo que, como hemos visto, era uno de los que
servian para la creacion de clientelas y, en su caso, era
condicion imprescindible para mantenerse en la realeza.
Posidonio lo atestigua cuando describe la riqueza de
Lovernio, dice que para ganarse a la multitud monté en un
carro y recorrié los campos distribuyendo oro y plata entre
la multitud que le seguia, organizé un gran banquete en un
inmenso recinto y un poeta canté en su honor (Ateneo, IV
152 d-f; cf. Estrabon IV 2, 3).

Esta descripcién es interesante porque deja claro que
el poder del rey descansa en su generosidad®!. Ello se
refleja a través del gesto redistributivo del rey y en el
"elogio cualificante" que le dedica el bardo, a quien
corresponde divulgar y confirmar la jerarquia de rangos.

La historia del ascenso al poder de Vercingetorix
también es clarificadora82. Presento el pasaje de César
(BG, VII, 4, 1-4) separando las acciones de Vercingetorix y
su bando (A) de las de sus opositores (B) para subrayar la
dialéctica de las acciones y la politica concreta de
Vercingetérix. En cursiva mi comentario:

80" El vergobreto heredard directamente los fundones reales apoyandose en la autoridad de los druidas, pero su poder estaba limitado por la eleccién anual
y la prohibicion de que las familias de los gobemantes accediesen a cargos de responsabilidad. Véase Le Roux 1959: 66-76; cf. las visiones globales de

 Roymans 1990: 2947y Dunham 1995: 112 ss.
8l

La aitica de Lewuillon (1992) a lo teoria del don, mediante la reduccion de los mecanismos de reciproddad y redistribucion en los sociedades primitivas y

arcaicas a una simple estrategia de explotacion econdmica encubierto, no tiene sentido antes de que los clases productoras pierdan el control de los

medios de produccion

82 pyede consultarse para todos los aspectos de este personaje, Goudineau 2001



>> Marco V. Garcio Quintela

(A) Vercingetorix, hijo de Celtillo y joven arverno muy
poderoso (cuyo padre habfa llegado a ser el hombre
mas influyente de toda la Galia (‘principatum Galliae").
Pertenece a una familia de lideres que pueden dirigir un
movimiento centripeto como los indicados mas arriba.

(B) Siendo al fin muerto por sus conciudadanos por
querer hacerse rey (‘quod regnum appetebat").

La institucionalizacién del paso anterior es el logro del
"regnum", tropezando con la tendencia centrifuga y el
poder de los magistrados. Con estos precedentes
Vercingetérix lanza su propia politica.

(A) Convocando a sus clientes, los enardece con
facilidad.

Primer paso elemental, obtener el consenso de quienes
le son mas préximos.

(B) Pero conocido su intento, su tio Gobanicio y los
demas jefes, que desaprobaban aquella empresa, se
arman contra él y lo expulsan de la ciudad de
Gergovia.

Aparentemente es la misma coalicion que acabo con la
vida de Celtillo, no hay que insistir en los
enfrentamientos fraticidas, en sentido literal, entre galos
con el siempre esclarecedor ejemplo de Dumnorix y
Diviciaco.

(A) No desiste [Vercingetorix], sin embargo, sino que
hace en los campos una leva de hombres miserables
y vagabundos. Reunida esta tropa, atrae a su partido a
cuantos ciudadanos encuentra: los exhorta a empunar
las armas en defensa de la libertad comun y, habiendo
reunido mucha gente, expulsa de la civitas a sus
adversarios, por quienes poco antes habia sido él
expulsado. Es proclamado rey por los suyos ('Rex ab
suis appellatur").

En primer lugar amplia su base social con los mas
humildes, "in agris", tal como indicabamos mas arriba

83 Sobre la importancia de los druidas como depasitarios de la tradicion y la identidad cultural de los pueblos galos del siglo | a. de C. véase Clavel-Lévéque

1985: 560 ss

que también habia hecho Dumnorix, seguidamente
atrae individuos "ex civitate" en una tactica "pre-maoista"
de cerco de la ciudad por el campo. El fin institucional
del proceso de acumulacion de liderazgo en todos los
sectores de la sociedad es el logro de la realeza,
objetivo en que su padre habia fracasado. Sigue el
procedimiento de acumulacion de poder fuera de su
civitas que se basa en otros mecanismos por los que
termina obteniendo el imperium.

Si a estos datos afiadimos la declaracién de Ambiorix
sobre la naturaleza del poder real, segun la cual el rey no
estaba menos sometido a la voluntad del pueblo que el
pueblo a la del rey (BG, V, 27, 3), por lo demés implicita en
el pasaje que acabamos de comentar, obtenemos una
imagen de la realeza gala en la que destaca sobremanera
la debilidad de su autoridad y poder efectivo. El
mecanismo compensatorio de la redistribucion y el
antiquitus institutum que protege la dignidad de los
inferiores, confirman igualmente que las relaciones de
dominacién en los reinos galos se ajustan a un ideal de
justicia muy concreto, que persigue el entendimiento entre
los diferentes grupos sociales dandole a cada uno lo que
le corresponde. Finalmente el bardo, al celebrar el
nacimiento, valentia y riqueza de aquellos a los que dirige
sus alabanzas (Apiano Celt. 12), ratifica por este medio la
posicién de cada uno en el seno de un orden jerarquico
estricto8s.

Por lo demas, la organizacion politica en torno a
circunscripciones territoriales relativamente pequefas
(pagus), o la importancia de las relaciones familiares y de
las alianzas matrimoniales en los manejos politicos de las
aristocracias, y posiblemente también en la composicién
de los grupos locales, muestran el alto grado de
dependencia de la organizacién politica con respecto al
parentesco en la sociedad gala protohistérica.

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




~N
<]

o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

BRITANOS

Dos libros recientes (Millet 1990 y Braund 1996) mas
arqueolégico el primero, mas literario el segundo, guiaran
nuestra exposicion.

El objetivo de M. Millet es reconstruir el modelo de una
sociedad del hierro tardio, datable entre el siglo Il a. de C.
y la mitad del | d. de C. (fecha de la conquista) al que
denomina LATER PRE-ROMAN IRON AGE (LPRIA). Desde
el punto de vista arqueolégico se ocupa del tiempo que
transcurre entre la introduccién de la moneda, la ceramica
de torno, los asentamientos en tierras bajas (aspectos
culturales que aparecen desde el final de siglo Il a. de C.),
hasta la conquista. Aunque es consciente de la existencia
de invasiones e intercambios a través de la Mancha entre
Gran Bretafia y el continente prefiere construir un modelo
autocontenido en el que también evita denominaciones de
tipo étnico como celtas o belgas.

Esa sociedad tenfa una base econdmica en la
agricultura que coexistia con una ganaderia importante.
Estas préacticas se intensifican a lo largo del periodo
considerado y van parejas con un incremento de
poblacion. La existencia de excedentes amplios,
atestiguados también por Estrabén IV, 5, 2 - no sin una
contradiccion, digamos acostumbrada, entre la
descripcion de una riqueza "natural" y la ignorancia
"técnica" de los habitantes de la region para servirse de ella
- pudo ser la base para la formacidon de sociedades
sofisticadas.

Como es habitual en la moderna arqueologia britanica,
M. Millet reconstruye agrupamientos regionales en funcion
de criterios arqueolégicos (1990: 11-17). Los elementos en
que hace hincapié son las variaciones locales dentro de
una cultura material muy heterogénea que presenta, por
ejemplo, grandes oppida y pequenas granjas, con o sin
fortificaciones (Millet 1990: 12-3), y estilos ceramicos que
se superponen grosso modo con areas de distribucion de
diferentes tipos monetales (Millet 1990: 15). Se trata, pues,
de un tipo de correlaciones que posibilitan la explicacion
de ambos fenédmenos como producto de agrupamientos
socio-politicos coherentes. Sin embargo, como ya
habiamos indicado para la Galia, no aparecen centros
identificados con poligonos de Thyessen como formas de
asentamiento predominantes.

Insistiendo en esta linea, no parece posible establecer
una equivalencia entre oppida y un tipo especifico de
organizacién social o grado de sofisticaciéon econdmica.
Asi se conocen cuatro casos de oppida que son centros
de acufacion de moneda y lugares centrales. Pero las
elites no son exclusivas de estos emplazamientos, pues
también aparecen en otros habitats menos estructurados
y complejos.

M. Millet (1990: 25-6), propone, en resumen, el
siguiente esquema de evolucion social:

"Podemos proponer la siguiente hipétesis de desarrollo
de los oppida. La cada vez mayor permanencia e
importancia de la organizacion tribal definia un papel
cada vez mas importante para sus dirigentes y una
necesidad cada vez més perentoria de un foco tribal.
Este foco se pudo desarrollar de dos formas. En
yacimientos como Camulodunum parece que ya
existia un establecimiento de élite que formaba el
ndcleo en torno al cual se conformd el centro. El
testimonio de Bagendon y Silchester sugiere que éste
pudo haber sido el modelo usual. En otros lugares
pudieron comenzar como lugares de encuentro
temporales o periédicos, quizas incluso en un
emplazamiento normalmente desocupado y neutral.
Su papel como lugar en donde los clanes se relnen
permite el desarrollo de funciones rituales, en las que
los dioses supervisan las actividades. Estas reuniones
en un lugar especifico estimularon seguidamente el
desarrollo de actividades de intercambio; entre tanto,
dirigentes de clan y tribales, cuando aparecian,
pudieron mantener sus residencias normales en sus
bases rurales habituales. Este centro de la tribu,
ocupado o no de forma permanente, se llegd a
identificar con la ubicacién central y funciones como la
produccién de moneda se asentaron alli. Este lugar,
por tanto, simbolizaba la identidad tribal, actuando
como centro comunal y como foco para cada uno de
los individuos. Sdélo con el estimulo hacia una
formacion tribal mas permanente, o incluso hacia una
organizaciéon protoestatal bajo una élite poderosa, o
por necesidades particulares, el centro llegd a
combinar la funcién simbdlica con la de residencia
para convertirse en ciudad tribal. Esta fase, identificada
con la aparente presencia de recintos residenciales
para la élite en Verulamium, Silchester y
Camulodunum, no tuvo lugar necesariamente en todos
los oppida. Con los cambios en las alianzas y poder
evidentes en el LPRIA, los saltos en importancia de
estos sitios que ahora comienzan a observarse se
hacen mas explicables".

La cuestion de los contactos exteriores de estas
culturas también se considera como uno de los factores
que promueven el cambio social y los consiguientes
cambios que se aprecian en el registro arqueolégico. El
problema es que cuanto mas alejados estamos de los
grandes centros mediterraneos, mas complejo es precisar
el peso de estos contactos. En Britania no es dificil
detectar la importancia de los contactos, aun indirectos,
con Roma (Millet 1990: 29-30). La dificultad surge en los
detalles, por ejemplo se desconoce el impacto que tuvo en
Britania la conquista de la Galia. El fracaso de Augusto en
sus intentos de expansion por Germania hace que el
impulso imperialista de Roma vuelva su mirada hacia
Britania. Asi pues, a partir de la conquista de Galia, parece
detectarse un incremento de contactos desde el afo 10 a.



>> Marco V. Garcio Quintela

de C. Este serfa un factor que facilitaria la emergencia de
oppida del sudeste de la isla (Millet 1990: 31 ss.).

La situacion socio-politica que pinta César no difiere
mucho de lo que conocemos en la Galia. Indudablemente
la riqueza de la informacién que proporciona el romano es
mucho menor y, también, se refiere necesariamente a un
territorio considerablemente mas pequefo que el evocado
en la Galia.

El panorama de los afios 55-54 a. de C. permite
distinguir entre diferentes civitates (César, BG, IV, 38, 5; V,
11, 9, etc.) o éthne, a los que ya estamos acostumbrados
en otros lugares. Conocemos bien a los trinovantes (César,
BG, V, 20) y otros simplemente aparecen mencionados
enviando embajadas de rendicion a César (BG, V, 21, 1).
Sus dirigentes, considerados globalmente por César, son
principes (BG IV, 27, 7; 30, 1). Pero vistos de cerca, tienen
personalidades especificas y se presentan como reyes.

Este es el caso de Comio de los atrébates, al que ya
conocemos, que tenia fuertes relaciones en Britania
utilizadas por César en su expedicion, posteriormente fue
uno de los jefes del ejército de Vercingetdrix y termind sus
dias en Britania. Entra dentro de lo posible que alli
rehiciese su posicién, pues se conocen hijos suyos
mencionados en cunos monetales como reges, pero no se
deben descartar los problemas que derivan de la
frecuencia de homdénimos a ambos lados del canal de la
Mancha, por lo que también es posible que se trate de otro
Comio (Braund 1996: 72).

Anade algunos detalles el parrafo de César
consagrado a los trinovantes (BG V, 20). Mandubracio
habia huido de entre ellos buscando la proteccion de
César en el continente. Su padre habia ocupado el regnum
en la civitas pero Casivelauno lo mat6. Tras los primeros
reveses de los britanos los trinovantes enviaron
embajadores para rendirse a César, suplicandole que
protegiese a Mandubracio de Casivelauno y lo instalase en
el poder entre los trinovantes. Seria pues un rex semejante
al primer Comio, o a otros que optan por César en el
marco de las querellas internas de sus civitas. Se trata, en
resumen, de unas formas politicas complejas, anélogas en
todo punto a lo conocido para la Galia.

En la expedicion del afo 54 a. de C. el protagonismo
entre los britanos correspondié a Casivelauno. César
indica que éste, cuyo territorio estaba mas alla del
Tamesis, habia desarrollado una politica expansionista en
anos anteriores, pero que ante la llegada de los romanos
recibié el mando supremo, imperio (BG V, 11, 8-9). Por
tanto, Casivelauno dirige una confederacion de civitates en
la que Unicamente tenemos algun detalle sobre los
trinovantes, que parecen sometidos a Casivelauno y como
tributarios suyos debido a las citadas guerras (BG V, 20),
mientras que los de la regidon de Kent parecen
desempenar el papel de aliados fieles, tal vez en el marco

del recién labrado imperio (BG V, 22, 1).

En el momento de la invasiéon de Claudio (51 d. de C.)
Dion Casio describe una situacion comparable a la que
acabamos de ver, esta vez en beneficio de los
catuvelaunos. Plaucio desembarca sin oposicion y se
dispone a buscar a los britones para enfrentarse con ellos.
Pero Dion comienza especificando su forma de gobierno
general antes de pasar a los acontecimientos de la
invasion:

"(Los britones no eran auténomoi sino cada uno de sus

grupos estaba bajo el mando de su rey), [Plaucio]

derrotd6 primero a Carataco y seguidamente a

Togodumno, los hijos de Cunobelino, que habia

muerto. Tras su huida consiguid la capitulacion de una

parte de los bodunos, que estaban gobernados por
catuvelanos (uépos Tu TGV BoSotvwwv, v €mhpxov

KaTtoveAavol 6vTes); y dejo una guarnicion” (Dion, LX,

20, 1-2)

Mas adelante aclara Dion que la capital de los
catuvelaunos era Camulodunon (LX, 21, 4). Asf pues la
realeza era la forma de gobierno generalizada, lo que no
impedia la formacién de "imperios", mas amplios. Parece
claro, en este caso, que no es la totalidad del éthnos
dobuno (forma correcta) el sometido a los catuvelanos,
sino sélo una parte®4 ¢acaso bajo su propio rey, de
acuerdo con la primera frase? Los catuvelaunos, a su vez,
estaban gobernados por dos reyes hermanos. Por otro
lado, la accion de Plaucio parece inversa a la que
eventualmente habria seguido de formacién del "imperio"
catuvelauno.

Primero desgaja una parte de los sometidos, derrota a
los catuvelaunos y finalmente conquista su capital (ya con
Claudio en Britania).

Otros elementos también conocidos en la Galia tienen
una presencia mucho mas débil, cosa que, por lo demas,
cabfa esperar. Asi, de los pagi galos queda la noticia, sin
duda discutible, sobre la regién de Kent gobernada por
cuatro reges (César, BG V, 22, 1) o la idea de que los
dobunos se repartian en mere susceptibles de vivir
diferentes destinos politicos. Es dificil establecer si la
confederacion que forman los Brigantes (Frere 1980: 42 y
46; Hanson y Campbell 1986) resulta de una suma de
entidades tipo pagi o tipo civitas, como reflejo de un
movimiento centripeto del tipo de los que hemos conocido
en la Galia. De las elites o aristocracias sélo permanecen
los integrantes de las distintas embajadas mencionadas o
un personaje como Lugotorix, aparentemente uno de los
cantios, mencionado como nobili duce (V, 22, 2). También
nos resulta un detalle familiar la mencién de una tropa de
seguidores de Casivelauno, denominados esedarii, con
los que emprende la resistencia final (V, 19) recuerdan a
los ya conocidos ambacti o soldurii de la Galia y a los
devoti celtiberos. Tampoco la forma y el lugar escogidos

84 Braund explica que el verbo epdrcho usado por Dion indica de forma precdisa el gobiemno de un teritorio adidonal al propio (df. Braund 1996: 99100)

N

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




[
o

o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

por Casivelauno para su Ultima batalla nos resultan
extranos, pues concentra a hombres y ganado en un
enclave considerado facilmente defendible, lo que se
reveld incierto (BG, V, 21, 2).

El mismo César justifica estas semejanzas en un
pasaje (V, 14) en el que distingue entre los habitantes de la
isla cercanos a la costa, descritos como, humanissimi, y
parecidos a galos, mientras que la descripcion de los
habitantes del interior se limita a un listado de prejuicios
etnocéntricos destinado, en buena medida, a sefalar el
"decorado" de donde procedia Casivelauno. En cualquier
caso la arqueologia confirma, en la medida de lo posible,
el cuadro pintado por César al distinguirse toda una
parafernalia de objetos y bienes que cobran sentido como
pertenecientes a los integrantes de una elite que cultiva
una poderosa ideologia guerrera (Millet 1990: 35-9).

Se conoce muy mal el siglo que pasa entre la aventura
de César y la conquista de Britania por Claudio. Sélo la
numismatica proporciona una documentacion continua,
pero de dificil manejo. Por ejemplo, la homonimia entre el
personaje Cassivelauno y la civitas de los catuvelaunos
invita a comprender al primero como rey de los segundos,
pero eso no esta atestiguado en ninguna parte ni existe
testimonio sobre los catuvelaunos en época de César
(Braund 1996: 68).

Siguiendo con la numismatica, se detecta un claro
influjo romano en los tipos monetales, pero coexisten con
tradiciones indigenas. Asi aparecen individuos con la
mencidn rex en sus monedas, expresando su autoridad en
términos romanos. Pero otros prefieren rig (Prasugato,
Dubnovelano, Anted) o ricon(j) (Tasciuvano). Esta
diferencia tal vez indica que rex supone un reconocimiento
formal de los derechos del personaje por parte de Roma
(Braund 1996: 69-71). Que la institucion romana del rex et
socius atque amicus operd en Britania en esta época
ofrece poco lugar a dudas. Augusto menciona que acogio
a Cumnovelauno y Ticommio de Britania en Roma (Res
Gestae 32) y Estrabdn IV, 5, 3 dice que algunos dwdoTat
britanos tenian relaciones de ¢ua con Augusto,
personajes a los que Diodoro de Sicilia (V, 21, 6) no duda
en llamar Baotiels, aunque todo el contexto subraya la
pobreza y simplicidad de los britanos. Por otra parte,
Estrabén también indica que los dinastas o Paoct)eis
depositaban ofrendas en el Capitolio de Roma vy
aceptaban pagar impuestos sobre el tréfico comercial.
Durante el reinado de los sucesivos emperadores
romanos hasta Claudio siempre aparecen noticias, muy
escasas, sobre diferentes reges britanos en relacion con
Roma (Braund 1996: 84-8).

Entre César y Claudio la invasion de la isla estuvo
siempre en la agenda de los sucesivos emperadores.
Augusto tuvo planes para invadir Britania en tres

ocasiones (34, 27 y 26 a. de C.) fundamentalmente con
afan de emular a su padre adoptivo. Caligula llegé hasta
las orillas del canal (Suetonio, Caligula, 46). Cuando
Claudio se decidio¢ finalmente, sus mdviles se encuentran
en la politica interna de Roma. Para someter a los britanos
Roma usa tres politicas.

1. La recompensa para quienes permanecieron fieles a
Roma supuso una forma de independencia continuada
aunque limitada. Asf algunos de los pueblos britanicos,
entre los que estaban los icenos (Tacito, Annales, XII,
30), y el grupo que se convirtié en Civitas Regnorum
(RIB 91, Bogaers 1979), fueron tratados como reinos
clientes, manteniendo derechos vy privilegios, incluso
en un primer momento el de llevar las armas (Tacito,
Annales, 12, 30).

2. Otros grupos inicialmente hostiles a los invasores,
fueron comprados o amenazados por la fuerza
superior del ejército invasor y pidieron la paz en una
fase temprana antes de enfrentarse a la batalla (Dion,
LX, 19; 22). Estos grupos fueron tratados con menos
dureza que los que fueron a la guerra.

3. Por dltimo, los grupos que fueron a la guerra y
perdieron recibieron el trato mas duro, aunque Roma
fue pocas veces punitiva con los pueblos derrotados,
pues su cooperacidon se necesitaba en la
administracién de las provincias.

Sélo de forma ocasional sirven los relatos de las
campanfas de Claudio para establecer una comparacion
con la situacion existente un siglo antes. Esto es asi en el
caso de las formaciones imperiales nativas indicadas mas
arriba, tan semejantes pese al siglo transcurrido entre las
dos situaciones descritas.

Se puede considerar, también, la constante mencién a
los jefes vencidos como reges, ademas de los casos ya
vistos, son de la época de la conquista la inscripcion del
arco de Claudio en Roma dedicada el 52 d. de C. y la del
arco de Cicico, (CIL Ill, 7061; VI, 920), que menciona cierto
ndmero de reyes sometidos a Claudio85 . Un testimonio de
sentido parejo es la fiesta celebrada en el campo de Marte
en época de Claudio de la que formaba parte una
representacion de la rendicién de reges Britannia (Suetonio
Claudio, 21, 6).

Otra situaciéon comparable, si bien casi mas con la
Galia que con la Britania de César, es la diferenciacion en
el grado de estructuracion o cohesion de algunas civitates
entre las que conocemos mejor las que resultaron
conflictivas, los catuvelaunos, trinovantes y durotriges. Las
dos primeras contaban con centros de poder prerromano
importantes que de forma natural fueron el objetivo inicial
de la campana militar romana. Los romanos se ocuparon
de conquistar y ocupar de forma duradera Camulodunum

84 Tradidonalmente se reconstiuia el texto como una mencién a l reyes pero la completa revision del epigrafe efectuada por Barrett 1991: 10-5, invita o obviar

la restitucion o a considerar 21 un numero igualmente posible



>> Marco V. Garcio Quintela

que sirvié de base a la Legio XX. De esta forma Roma se
apropiaba de las ventajas de un centro de poder
preexistente - situacién comparable a la de Avaricum, cuya
conquista implicaba la de la totalidad del territorio biturigo.
El contraste lo proporcionan los durotriges, confederacion
de pequenas unidades, cada una con su centro propio, un
hillfort que presumiblemente serfa el nlcleo de un linaje de
la tribu, estuviese o no ocupado de forma permanente en
el momento de la conquista. En esta zona la Legio /I
Augusta mandada por Vespasiano encontré grandes
dificultades teniendo que tomar veinte oppida, segun
Suetonio (Vespasiano 4: Millet 1990: 48-49) - la
comparacion gala se puede producir con las
fragmentarias o poco centralizadas civitates belgas.

En resumen puede apreciarse que el método de guerra
y subsiguiente control territorial se apoyaba en una
comprensién de la geografia politica de la zona. Su éxito
estaba estrechamente relacionado con el grado de
desarrollo politico centralizado. Los romanos conquistaron
las sociedades mas desarrolladas con méas rapidez y
necesitaron menos guarnicion para su control tras la
conquista mientras que tuvieron mas problemas con las
que las que presentaban un grado menor de
estructuracion socio-politica (Millet 1990: 55).

A los tiempos que siguen inmediatamente a la
conquista pertenece Cogidumno, bien conocido gracias a
los testimonios cruzados de Téacito (Agricola, 14) y el texto
de una inscripcion (CIL VII, 11 = RIB 91) en los que se nos
presenta como un rey de los britones favorecido por Roma
(supra pp.48-49) que le permite constituir un pequefo
imperio personal, un poco al modo de Comio que recibe
de César el poder sobre los morinos en agradecimiento
por los servicios prestados o del imperio de Casivelauno
en tiempo de César y el de los catuvelaunos en el de
Claudio. No nos detenemos en su caso examinado de
forma detallada en el capitulo anterior.

Quedan otros reyes y reinas que protagonizaron
distintos episodios de la historia politica de Britania con
posterioridad al momento de conquista inicial. Pero las
situaciones que describen ya estan mucho mas
condicionadas por una cercana y progresivamente mas
profunda presencia de Roma, por lo que no nos serviran
para hacernos una idea del funcionamiento de las
instituciones socio-politicas de la Britania independiente.
Asi pues, dejaremos aqui nuestra expaosicion.

Para finalizar veamos en forma de tabla los rasgos de
los "imperios" que hemos encontrado con el objetivo de
mostrar hasta qué punto la politica romana de dominio no
innova, sino que aplica a su favor tendencias preexistentes:

Imperio de Casivelauno Cunobelino Cogidumno
Fecha Antes de César Antes de Claudio Después de Claudio
Titulo Imperio, probable rey  basileis rex magnus

Civitas “imperial” catuvelanos? catuvelanos atrebates

Civitates sometidas Trinovantes, cantios... parte de dobunos algunas civitates
Gobierno de los sometidos reges cantios basileis de cada parte? desconocido

® ‘

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




o0
N

o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

IRLANDESES

El recurso a los hechos irlandeses en nuestra investigacion
se justifica de varias formas.

1.Irlanda es la Unica zona de la antigua céltica que no
pasa por una fase mas o menos larga, o intensa, de
romanizacion.

2.Desde que se puede afirmar que Irlanda estaba
habitada por hablantes de lengua(s) célticas, en
fechas discutidas entre el 600 y el 300 a. de C., fecha
esta Ultima en la que, en todo caso, el proceso estaba
bien asentado, y la mitad del primer milenio d. de C.,
se produce una clara continuidad en la cultura material,
pero también en lo que la cultura "espiritual" deja como
huellas visibles (Waddell 1998: 286-372).

3.Cuando comenzamos a tener escritura de forma
continuada, coincidiendo grosso modo con la
cristianizacion en el siglo V d. de C., todos los rasgos
politicos y sociales autdctonos que se identifican
presentan un alto grado de arcaismo vy
conservadurismo.

4. Este conservadurismo es especialmente relevante
en la ideologia y practicas de la realeza, en efecto, los
denominados 'royal sites" irlandeses son enclaves
arqueoldgicos incesantemente reutilizados, con o sin
continuidad, a veces desde el cuarto o tercer milenio a.
de C. hasta nuestra era. Pues bien, en la fase céltica se
levantan complejas estructuras de hébitat aristocratico
o finalidad ritual junto a, o sobre, tumbas megaliticas, y
cuando aparece la escritura las historias de reyes, pero
también la mitologia e ideologia de la soberania y la
realeza, son elementos esenciales en los textos
conservados. De hecho, la expresion "royal sites"
deriva de que muchos acontecimientos legendarios
tienen como emplazamiento esos lugares concretos.

5.Existe una corriente de estudios célticos, que se
remonta a H. d'Arbois de Jubainville y que cuenta con
muchos otros representantes, que subraya la
homogeneidad profunda entre las situaciones que se
pueden identificar en la Galia céltica y la Irlanda
medieval en aspectos religiosos sobre todo, pero
también sociales y politicos.

Por otra parte se debe comprender el mundo irlandés
Alto medieval en cierto modo segun el modelo griego del
periodo arcaico (comparacion iniciada por d'Arbois, por
ejemplo 1996, cf. Rankin 1987) o, si se prefiere, de
acuerdo con un modelo de sociedad heroica.

En los dos mundos evocados una gran cohesion
cultural y religiosa coexiste sin problemas con una no
menos grande fragmentacion politica. Ademas, en ambos
mundos existe una clase de intelectuales, druidas y poetas
respectivamente, con cometidos que abarcan a toda la
comunidad lingUistica formando su argamasa cultural. De
forma analoga, en ambos mundos existe una aristocracia

que comparte una gran cantidad de sefas de identidad
que no le impiden centrar sus ambiciones socio-politicas
en el ambito restringido de su comunidad de procedencia.
Con esto no pretendemos afirmar nada sobre el sentido
general de evolucion de las sociedades sino,
simplemente, sefalar que el caso irlandés, aunque no se
suele considerar en estudios como este, es homologable
con otros casos con un lugar bien definido o aceptado. Por
otra parte, es interesante sefalar que el estudio de la
Irlanda medieval es un terreno compartido por diversos
especialistas que con sus puntos de vista diferenciados
contribuyen a perfilar nuestro conocimiento de esa
sociedad - ademas de los habituales arquedlogos,
historiadores y linguistas, los antropélogos tienen en la
Irlanda de esta época un territorio privilegiado para
estudiar la evolucién enddgena desde una sociedad
simple hasta una sociedad articulada por el estado
(Gibson 1988).

La tuath y el parentesco

La nocién clave para comprender la dindmica politica de la
Irlanda céltica es la de fuath (término derivado del
indoeuropeo *teut- "pueblo”, con numerosas aplicaciones
en las distintas familias linguisticas). Los textos juridicos
irlandeses sefalan la tuath como la unidad politica,
territorial y jurisdiccional basica sometida al gobierno de
un rey, calificado a este nivel de integracién como ri tuaithe
o "rey de un pequefo reino" - titulo que traduce con
precision el sentido del antropénimo galo Toutiorix <
*touto-rix.

E. MacNeill (1935: 17, 27-9) inici6 hace décadas la
discusiéon acerca de la pertinencia de su consideracion
como una comunidad tribal, para responder con una
negativa, segun él en la tuath irlandesa no se consideraba
a todos sus miembros ligados por vinculos genealégicos
con un antepasado comun. Mas recientemente F.J. Byrne
(1971: 128-32) acepta la equivalencia entre el término
antropolégico y la institucion irlandesa. Segun este autor
habria una confusiéon debida a que muchas veces las
diferentes unidades territoriales se identificaban por medio
de nombres familiares - como los U/ Néill "Descendentes
de Niall" -, pero estas denominaciones Unicamente sirven
para las dinastias gobernantes, nunca para la comunidad
genealdgica de toda la poblacion.

Ahora bien, debido a que, el sentido etimolégico de
tuath remite a la nocién de "pueblo" preferiremos este
sentido, coincidente, sin que ello implique una idea de
traduccion o algo por el estilo, con la férmula escogida por
los latinos para referirse a las entidades indigenas del
noroeste peninsular: populi. En cualquier caso, siguiendo
el tipo de presentacion utilizada en otros apartados,
evitaremos el concepto antropoldgico, no por inadecuado



>> Marco V. Garcio Quintela

sino para evitar una generalizacién que, en todo caso,
podra ser una consecuencia de nuestro estudio, y también
evitaremos la inevitable interpretatio que supondria utilizar
populus, pese a que nos asista la etimologia. Mas que
tomar parte en esta querella nos interesa conocer los
distintos componentes del sistema socio-politico irlandés
arcaico.

La derbfine, "verdadera familia", el linaje agnatico que
se extiende a lo largo de cuatro generaciones, habria sido,
al menos hasta el siglo VI, el grupo de parentesco
elemental irlandés86. Su corporativismo se muestra a
través de hechos como su uso de un nombre colectivo, la
existencia de un cenn fine, "jefe de familia", cuyas
responsabilidades inclufan responder en nombre del
grupo de las obligaciones y delitos de cada uno de sus
miembros, cuidar a los parientes carentes de proteccion, y
representar al linaje en todo lo que lo relaciona con el
exterior. Pero probablemente la mejor evidencia del
caracter corporativo de este grupo es la posesion de una
fintiu o tierra familiar comun, trabajada de forma
cooperativa por todos los integrantes del linaje y sobre la
que todos los varones adultos tienen derechos de
posesion y herencia (Kelly 1988: 12-4).

Esta tierra se marca por medio de tUmulos y estelas
funerarias levantadas sobre las sepulturas de los
antepasados del grupo (piedras ogamicas), que indican
sobre el terreno las fronteras de la propiedad familiar.
Estos se denominan fertae en irlandés antiguo, y sirven
para enraizar los linajes en la tierra heredada de los
antepasados. Ademas los antepasados también protegian
la tierra, por lo que se enterraban armados. Una noticia
histérica, del siglo XIlI, relativa al rey de Connacht, E6gan
Bél, hace hincapié en esta creencia cuando dispuso que lo
enterrasen con una espada en sus manos y la cara hacia
los vecinos del norte, pues mientras mantuviese tal actitud
sus enemigos serfan impotentes contra su pueblo. Ya en
tiempos de S. Patricio, el rey Loegaire habia enterrado a su
padre Niall, siguiendo sus instrucciones, sobre los muros
Tara - lugar eminentemente fronterizo -, "porque los
paganos estan armados en sus tumbas con sus armas
preparadas, cara a cara, hasta el dia que los druidas
llaman erdathe, que es el dia del juicio del Sefor" 87.

 geografia politica de la Galia

(Charles-Edwards 1993: 308 ss.)

La relacién de vecindad es basicamente una relacion
que depende del parentesco y muestra indirectamente
que la pauta de asentamiento de los grupos de parentesco
responde a una segmentacién de la fintiu en unidades
separadas pero colindantes. Segun los textos juridicos
mas antiguos relativos a la vecindad, comaithches, (siglos
VII-VII), todos los herederos tenian una granja (treb)
rodeada del lote de tierra asignado a cada cual. Al mismo
tiempo, el grupo de granjas de los miembros del linaje
formaba un conjunto solidario unido por el trabajo
cooperativo de las tierras de la fintiu (Charles-Edwards
1993: 47-8, 420-1; Patterson 1995: 130). Por tanto la
unidad de produccion autosuficiente era el conjunto de
treba del linaje, no la granja individual. Cosa que unida a la
carencia de entidad juridica de la familia nuclear, esta en
armonia con la carencia de una palabra en irlandés para
esta unidad de parentesco, pues todas las que se
aproximan incluyen en la definicién una referencia al
conjunto de la casa y sus habitantes (ademas de treb, tech
y muinter también aluden a la "casa-familia" 88, sentido
comparable con el griego 0ikos).

La propiedad de la tierra determina el rango de los
linajes. La condicion de "libre", representada en el nivel
inferior por la clase de los campesinos independientes o
baoaire (literalmente "propietarios de vacas', cf. en la Atenas
de Soldn la clase 'media’ de los zeugitai), dependia de la
capacidad de su linaje para repartir entre sus miembros
legales un lote de tierra en el que fundar una granja. De no
cumplir este requisito, todo el linaje perdia a su condicion
libre pasando a engrosar la clase de los fuidir, los
campesinos econdmica y juridicamente dependientes de
un flaith "noble, o sefor" 89,

Por su parte, el rango de los nobles también dependia
del nimero de treba dependientes y, en general, del
nimero de sus clientes libres, séerchéle, o semi-libres,
dderchéle. La posicion del cliente semi-libre comenzaba
con la entrega de los "bienes de sumision" al cliente,
tasados de acuerdo con su precio de honor, es decir, una
evaluacion econdmica da su dignidad (cf. el griego timé).
A continuacion recibia distintas clases de bienes -ganado,
herramientas agricolas y, con menos frecuencia, tierras-,
concebidos como la compra anticipada del pago anual de

86 Kelly 1988 12-4. Segun Charles-Edwards 1972: 17, este linaje seria llevado desde el continente a las islas por invasores del primer milenio o. de C., siendo el

 modelo comUn de todos los puseblos celtas asentados en teritorio britanico hasta fines del periodo romano

87 (f ChadesEdwards 1993 Cap. 11l 5, cita p. 2623 <f. Swift 1996 y, desde otro punto de vista, O Riain 1974. Resulta significativo que el rtual tellach "intrusion”,
mediante el cual un pariente indirecto puede reclamar derechos hereditarios sobre una fintiu, consista en liberar coballos para que otraviesen las fertae.
Elemento ritual que se reladona con *equoranda, topénimo compuesto a partir del nombre del caballo (eque) y que marca lugares fronterzos en lo

88 CharlesEdwards 1993: 135. La "casafamilia” corresponde a la *familia doméstica’, en la que 'la propiedad de la tiera y vivenda, asi como la autoridad
patemna y el liderazgo econdmico, comespondian al ascediente vivo mds viejo o a la comunidad de hermanos originada en el mismo antepasado’ (Lévi
Strauss 1987: 26). Dodo que los hijos de un padre vivo no son independientes ni tienen capacidad legal reconocida sin el consentimiento paterno (Kelly
1988: 80H), esta familia no difiere de la romana de época clasica, donde la unidad familiar se fundamenta no tanto en la convivencia en una casa comun,

___como en la potestas del paterfamilios sobre todos los agnados de menor edad y otros dependientes

89 Lo dase de los fuidi es sin embargo muy heterogénea, porque las causas que conducen a un grupo o individuo a la dependencia son diversas: comision
de un aimen, origen foraneo, incopacidad del linaje para reunir las cdic trebha o 'cnco granjas" estipuladas por la ley para mantener el estatus libre, etc

[
w

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




-]
S

o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

las contribuciones en especie de los clientes, a esto se
afadia la prestacion de diversos servicios -disponibilidad
militar, disponibilidad para trabajos como la construccién
de la fortaleza y el timulo funerario del senor90 .

La relacion con el cliente libre, séerchéle, era
radicalmente distinta. En primer lugar, porque podia
establecerse entre individuos del mismo rango, que
muchas veces eran parientes colaterales del mismo linaje.
Por otra parte, no se iniciaba mediante un contrato formal
y se podia anular a voluntad, las concesiones otorgadas al
cliente no se fijaban en relacion con su posicién ni se
concebian como una compra anticipada de sus
contribuciones. En este caso el don del sefior se entendia
como un regalo, de manera que su aceptacion por parte
del cliente era indicativa del inicio de su sumisién,
consistente en la obligacién de pagar rentas anuales y
prestar servicios al sefor, principalmente asistencia militar
y hospitalidad). Las concesiones a los bdaire eran
normalmente cabezas de ganado (Charles-Edwards 1993:
357).

Dado que la subordinacidon de unos nobles a otros
dificilmente se comprende como una relacién de
dependencia material, la ausencia de intereses
econémicos por parte del cliente no impide que las
relaciones de clientela puedan sostener el sistema de
rangos de la nobleza. Por el contrario, la naturaleza de esa
dependencia se revela en el ambito del poder politico,
puesto que las redes clientelares, tendidas desde la cima
de la jerarquia social hasta su base, funcionan
precisamente como las vias de transmision de la influencia
politica. Ahora bien, si los hombres libres, y todavia méas
los nobles, son econdmicamente independientes y no
estan coaccionados por las relaciones clientelares, ésobre
qué principios reposa el poder que se ejerce sobre ellos?

Todo parece indicar que la estructura politica de las
tuatha se asienta sobre una combinacién de principios
complementarios, pero conflictivos en algunos aspectos.
Por un lado hay una organizacion jerarquica de los grupos
de parentesco, establecida con razones de tipo
genealdgico, en las que se amparan las familias
gobernantes para conservar la jefatura en su seno. Por
otro, los méritos personales prevalecian frente a las
razones genealdgicas en los procesos de eleccién de los
representantes politicos.

Un problema importante para estudiar el parentesco
irlandés es que, a pesar de que se conserva la
terminologia vernacula, muchas veces no se conocen sus
significados con precision. Por otra parte, el empleo del
vocabulario del parentesco latino resulta vago e impreciso
en la literatura irlandesa en latin de los siglos V a VIl d. de
C. El problema consiste en la dificultad de traducir

conceptos nativos a una lengua ajena que, ademas,
carece de referentes institucionales comparables.

Una de las principales fuentes latinas para conocer el
parentesco es la hagiografia de Adomnan De Vita S.
Columbae (VI d. de C.; Charles-Edwards 1993: 134 ss.) La
genealogia de este santo remonta a su tatarabuelo Niall,
fundador del linaje de los Ui Neéill, lat. Nellis nepotes. Pero
aungue esta denominacion alude a la co-descendencia de
un antepasado comun, las distintas expresiones utilizadas
para referirse a los parientes de este grupo, parentella,
cognitio | cognitionales, amici, no expresan significados
equivalentes, ni siquiera compatibles con grupos de
descendencia patrilineal. Asf, mientras que en algunas
ocasiones parentella y cognitio parecen sindnimos, se
distinguen en otras como expresiones de diferentes
grados de profundidad de los linajes agnaticos (parentella
"linaje minimo" igual al irlandés aicme; cognitio "linaje
méaximo"), y todavia otras veces sus sentidos se
contraponen abiertamente: parentella 'linaje agnatico";
cognitio "parientes cognaticos" (Charles-Edwards 1993:
140). Otro término latino frecuente en la designacién de
grupos de parentesco estrechos es genus, traduccion
regular del irlandés cénel "parientes". Aungque en los populi
(tuatha) debian existir numerosos genera, en Adomnan
genus se refiere exclusivamente a los linajes dominantes
de esos pueblos, a los que frecuentemente daban su
nombre. Pero prescindiendo de este matiz, no se detecta
ninguna otra distincion clara en la obra de Adomnan entre
genus / cénel y parentella o cognitio (Charles-Edwards
1993: 139-40).

Charles-Edwards asegura que, dada la flexibilidad en
el uso de estos términos, sélo el contexto puede ayudar a
comprender a qué clase de grupo se refiere el autor en
cada ocasién. Pero no explica como cognitio, un termo
inequivoco del parentesco cognético, puede designar a un
grupo de descendencia agnaticio como, supuestamente,
serian los Ui Néill (de hecho, para referirse a una pariente
agnatica de la madre de Columba, se emplea de forma
coherente el término cognitionalis, su "cognada"; Charles-
Edwards 1993: 136). Dado que amici solo puede aludir a
un vinculo de afinidad, la calificacion de los Ui Néill como
cognitionales amici debe referirse a un grupo que, por
cualquier razon, reconoce también a los parientes por via
femenina, es decir, los cognados. Tal grupo se organizaria
como grupo de descendencia fundado por un antepasado
eponimo coincidiendo la denominacién de los grupos con
la de los territorios en los que se asientan. Por otra parte,
el hecho de que en la teoria antropolégica del parentesco
el clan incluya elementos de poblacién residentes en su
territorio pero exteriores a los linajes patrilineales,
incluyendo a cognados y a otros grupos sociales

90 CharlesEdwards 1993 346, Para este autor, la diferencia con el feudalismo medieval esté en la debilidad de las bases territoriales del sefiorio ilandés
anterior al siglo Xl, cosa que se suma al predominio de los movimientos de riqueza mueble entre los dos partes sobre la prestacion de trabajo dependiente

a cambio de feudos (Charles-Edwards 1993: 337-8)



>> Marco V. Garcio Quintela

dependientes, que no se reconocen como parientes,
posiblemente nos ofrezca una solucién al problema de las
menciones de tipo cognatico relacionadas con los Ui Néill.

La referencia a los Ui Néill, miembros del linaje
agnatico de Columba, como sus cognitionales amici,
ofrece la comprobacién de que el grupo identificado por el
nombre clanico no se confundia con los linajes
patrilineales dominantes. Se trataba de un agregado mas
vasto de parientes, entre los cuales se producirian también
inter-matrimonios (amici). En este sentido, el empleo en el
mismo pérrafo de la expresion secundum carnem cognati,
"parientes por la carne' 91 para sefalar al relaciéon de un
individuo con un conjunto de pueblos vecinos unidos por
la misma denominacién, Cruthini populi (Charles-Edwards
1993: 136, 145), no se podria referir mas que al parentesco
surgido de alianzas matrimoniales entre los grupos locales
pertenecientes a ese conjunto. La diferencia con respecto
a cognitionales amici sélo se explica, segun el contexto,
por la referencia en el caso de aquel individuo a un
parentesco exterior respecto a su propio grupo, la gens
cruithne de Dal nAraidi, de la que tampoco se excluirian,
probablemente, las relaciones cognaticas.

Entre los términos latinos que designan a los grupos
de parentesco, uno de los mas complejos es el de gens.
Parece aplicarse a niveles de integracion superiores a los
genera, como contrapartida latina de los gentilicios
expresados en irlandés indistintamente mediante férmulas
como "Corcu + X', "Dl + X", "X-acht", "X-r(a)ige"y "X-ne", o
a las unidades sociales a las que se adscribian los
individuos empleando la férmula onoméastica "Nombre de
Persona + nepos X', en irlandés "Nombre de Persona +
mocu X" "descendientes de" (por ejemplo mocu Altai,
perteneciente a los Altraige; Mucoi Luguni, perteneciente a
los Dal Luigni, etc.; Charles-Edwards 1993: 146, 157,
McManus 1991: 110-13). Pero carecemos de datos para
determinar la naturaleza de estos grupos. Charles-
Edwards opina que serian agrupaciones intermedias entre
los grupos de parentesco estrecho (genera) y el populus
(1993: 147), y que mediante su progresiva segmentacion
se produciria la jerarquizacion de los linajes. Este proceso,
derivado de la incapacidad de los grupos de parientes
para conceder tierras a todos sus miembros, podria
desencadenar diferentes situaciones. O bien las lineas
desposeidas permanecian en sus territorios, reducidos a
la condicién de 'parientes suUbditos" de las lineas
dominantes, o bien emigraban vy, entonces, sus destinos
dependian de dos condiciones. Si colonizaban tierras y se
imponian sobre otras poblaciones, conservarian su estatus
noble. Caso contrario, al tener que asentarse en
propiedades ajenas, serian degradados a la condicién
servil. En ambas situaciones, la conservacion de vinculos

genealdgicos proximos con las familias gobernantes era
decisiva, puesto que las relaciones de parentesco con ellas
permitia evitar la pérdida del estatus libre y el descenso a la
clase dependiente de los fuidir. Por tanto, cuanto mas
remoto fuese el vinculo genealdgico, mas bajo seria el
estatus de los linajes (Charles-Edwards 1993: 121 ss.)

La antigledad de las gentes como agrupaciones
sociales parece remontarse a la Prehistoria, dado que no
se documentan formaciones de gentes después del 600 d.
de C. y su uso comienza a decaer un siglo después,
reemplazadas por las parentellae y los nombres clanicos
compuestos con Ui. Sus gentilicios, por otra parte,
también sugieren una desvinculacion con respecto a los
linajes que reciben sus denominaciones de verdaderos
antepasados, puesto que frecuentemente remiten a
nombres de dioses, de antepasados heroicos, 0 poseen
simplemente un valor calificativo. En este sentido, los
gentilicios se parecen a los antiguos étnicos, algunos
atestiguados ya en Ptolomeo, que se nos presentan como
absolutamente comparables con los étnicos mas
comunes entre los populi protohistéricos de todo el mundo
céltico.

Los Uoluntioi de Ptolomeo, que no serian otros que los
Ulates (medio irlandés Ulaid), reciben un apelativo
honorifico, con resonancias aristocraticas: ulat > flaith
'nobleza, soberanfa'. Lo mismo ocurre con el étnico
Brigantes, conocido en la Galia y Bretana, que califica a
sus portadores como "nobles", o simplemente deriva del
tedbnimo Brigantia (irlandés Brigit). Opcién preferida por
O'Rahilly, que identifica el étnico ptolemaico con el
gentilicio histérico Ui Bairrche -se conoce tambien Uf
Brigte, que conviene mejor a la comparacion (Byrne 1971:
151): derivado de un *barreka, que cuenta con un paralelo
entre los brigantes de Bretafia en el epiteto de Marte
Barreki (dativo Marti Barregi, RIB 947) "el elevado" (>
irlandés barr "cima"), de manera que, para este autor, tanto
Brigantes como U/ Bairrche remiten sus origenes a
Brigantia "Diosa elevada" (O'Rahilly 1976: 7, 37-8). También
se relacionan con antepasados divinos los gentilicios
Corcu Léegde "pueblo de la diosa-ternera" (>*Loigodewa)
y os-raige "el reino del ciervo" (>*uksos >os; O'Rahilly
1976: 3, 10). Entre los que se parecen a étnicos célticos
continentales destacan los Cath-raige, galo Caturiges
"'reyes del combate"; Eogan-achta > Ivo-geni "nacido del
tejo" + -acht, que a través de su primer elemento relaciona
el gentilicio con los étnicos galos Eburones "pueblo del
tejo" y Eburovices "luchadores del tejo".

Por consiguiente los nombres de las gentes se
parecen tanto a los méas antiguos étnicos irlandeses, tipo
Ulates, como a étnicos atestiguados en el mundo céltico
en general, diferenciandose de las denominaciones de

9 'Parientes por la came" es una expresion muy extendida por toda Eurasio para distinguir a los parientes matemnos de los patemos, 'los parientes por el
hueso'. Una de las principales consecuencias de esta distincion es la incompatibilidad de los matimonios con un sistema de intercambio restringido (Lévi-

Strauss 1988: 467). La misma diferencio se expresa en las antiguas leyes galesas que contraponen el 'lado del huso y la rueca" con el 'lodo de la lonza"

(Charles-Edwards 1972: 26)

[+

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




[+
o

o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

tipo clanico que predominaran en Irlanda a partir del siglo
VIII ("Uf + genitivo de Nombre de Persona"). Asf pues, en
las gentes soélo sugerirfa un parentesco entre sus
miembros la férmula onomastica de adscripcion, "mocu X',
de etimologia desconocida pero traducida por nepos
"descendiente". En todo caso, sean gentes independientes
0 gentes sometidas a otras mas poderosas, todas se
definian por considerar parientes a sus miembros y por
disponer de su propio dominio politico-territorial, como
prueba el hecho de que uno de los elementos léxicos que
las designa, -rige/ -rige > *rigion aluda al "reino" (Byrne
1971: 136).

En resumen, puesto que se identificaban con los
territorios que ocupaban, y los gentilicios se confundian
con las denominaciones de los populi / tuatha, 1o que
parece reflejar toda esta variedad de términos es una
especializacion terminolégica para los ambitos social
(gens, populus), politico (regnum) vy territorial (patria, regio
y provincia) de los reinos irlandeses. Pero no podemos
olvidar que los vinculos familiares son el factor que
entreteje todos estos planos en la configuracion de los
reinos, determinando las posiciones de los linajes en la
jerarquia y definiendo la naturaleza de las relaciones de
clientela. Esto supone que, mas alla de toda contingencia
demografica o politica (movimientos de poblaciones,
conquistas, procesos de integracion o escision de las
unidades politicas, etc.), son las relaciones de parentesco
las que en definitiva funcionan como principio estructural
bésico en todas las transformaciones.

Los reyes

La importancia de este principio explica el interés por
conocer, o inventar, lazos genealégicos entre los diferentes
grupos, especialmente cuando de este modo se posibilita
la conexién con las aristocracias locales y las lineas
gobernantes. Pero esto no quiere decir que las estrategias
politicas para acceder a la jefatura de la tuath se atengan
estrictamente a reglas de parentesco o descendencia,
pues aunqgue los linajes gobernantes tendian a actuar
como si la sucesion al trono estuviese fijada por derechos
hereditarios, éstos no estaban reconocidos legalmente.

Los criterios que determinan la eleccion del jefe de la
unidad politica coinciden con los que operan en el linaje
corporativo. La derbfine se compone de un minimo de tres
lineas de descendencia agnética, cada una con su cabeza
de familia que se corresponde con el descendiente directo
mas viejo de su linea, comdnmente un padre o abuelo. Por
tanto, en este plano, las diferencias de rango derivan de

consideraciones de tipo genealdgico. Pero el titulo de
cenn fine "jefe de linaje", no esta predeterminado por
ninguna regla sucesoria, de tal manera que los
candidatos, ademas ser cabezas de familia, deberan
reunir otras cualificaciones. La mas valorada es la que se
expresa mediante el término trebairiu "el mejor de los
granjeros", lo que implica una evaluacion de su dignidad,
febas, y de los méritos personales pertinentes en este caso
para el cumplimiento de los deberes del cargo. El principio
de ancianidad solo prevalecera en situaciones en las que
los candidatos no se distingan por méritos especiales,
puesto que las lineas de descendencia no estan
jerarquizadas mediante la primogenitura (Charles-
Edwards 1993: 39, 96-7).

Aungue la funcién de cenn fine es mas representativa
que depositaria de cualquier autoridad con respecto a los
miembros del linaje, las reglas que guian su eleccién
coinciden en lo fundamental con las estrategias que
determinan la eleccién de los reyes de la tdath, &ambito en
el que se refleja mejor el conflicto entre los diferentes
criterios de elegibilidad, las capacidades personales y las
relaciones de parentesco.

El fingal o asesinato de un pariente era uno de los
crimenes mas condenables y severamente castigados
(Kelly 1988: 127-8), pero también era uno de los mas
frecuentes entre los aristécratas emparentados que
rivalizaban por la realeza%2 . Que este delito cometido en el
marco de las luchas por el poder no se castigase,
obedecia al reconocimiento de que el poder politico ocupa
un lugar aparte en una sociedad que, sin embargo, es
esencialmente familiar. La necesidad de rivalizar por la
realeza con los parientes es una consecuencia, en primer
lugar, de la inexistencia de una ley que regulase la
transmision del cargo conforme a determinada regla
sucesoria y, en segundo lugar, con su apropiacion implicita
por parte de linajes en cuyo seno se desarrollaba el
conflicto. Estos linajes serfan, sin embargo, mas profundos
que la derbfine, y agruparian a todas las lineas de
descendencia que mantuviesen un rango noble. En la
medida en que todas esas ramas eran equivalentes,
cualquiera de sus miembros de alto rango estaria en
condiciones de aspirar a la realeza®3 .

En todo caso, a efectos practicos la descendencia
directa de un rey anterior suponia una ventaja debido a la
herencia de los beneficios, politicos, clientelares,
econdémicos, etc., acumulados por el antecesor. Por otra
parte, es evidente que los mas poderosos eran los mas
favorecidos por las propias exigencias del cargo, para el
gue en Ultima instancia se estimaba, al igual que para la

92 CharlesEdwards 1993: 89. Sélo conocemos una referencia a la eliminacién ritual mediante la muerte simbdlica de un rval poltico, véase Dillon, 1973: 4, <

 Ramnoux 1954

93 Por lo que el dirculo de los damnae rig ('material de rey') no podiia restringirse, como pensaba Binchy (1956: 221-228), a los miembros de la derbfine del
rey precedente, como tampoco el titulo de tanaise rig, 'segundo del rey', se referiria a un heredero propiamente dicho, sino ol principe ya elegido (Chares-
Edwards 1993: Cap. 12.A). Kelly, por su parte, lleva la categoria de los damnae g ol nivel de la indfhine, es decir, al conjunto de los descendientes de un
mismo tatarabuelo, lo que amplia considerablemente el circulo de los elegibles (cf. Byme 1973: 119 <f. en ultimo lugar Jaski 2000: 130-40, 171-99)



>> Marco V. Garcio Quintela

eleccion del cenn fine, su dignidad y virtudes personales
(febas). Algunos pasajes del Corpus luris Hibernici
explican esta valoracion (C/IH 1290. 2-7 citado por Charles-
Edwards 1993: 98):

"(4) Deberfas  conocer las cualidades que
corresponden al rey: que sea rico, que sea muy rico,
que sea muy generoso, que sea ejemplar entre los
hijos de Dios.

(5) 'iOh nieto de Conn! iOh Cormac!' Dijo Cairpre, '¢En
vitud de qué se obtendra el gobierno sobre los
pueblos? 'No es dificil: se obtiene en virtud de la forma
fisica y el parentesco y prudencia y conocimiento y
honor y elocuencia; [se obtiene] de acuerdo con la
amplitud (&) de su sabidurfa y su fuerza y el nimero de
sus aliados y sus combates".

La referencia en texto legal a un personaje legendario
como Cormac mac Airt para exponer las condiciones
exigidas a los gobernantes, muestra bien las conexiones
existentes entre las tradiciones miticas y juridicas. La saga
de los descendientes de Conn Cétchathach, donde se
inserta la historia de aquel célebre rey de Tara, abunda en
detalles acerca de las disputas por el trono entre parientes,
tanto directos como colaterales, destacando también en la
figura de Cormac todas las condiciones que debfa cumplir
un buen soberano. Ademés de sostenerse que "todos lo
admiraban por su belleza y elocuencia, su gracia y
dignidad, su fuerza y buen juicio", su destino regio es
anunciado con anterioridad por una profecia, al gemir los
truenos en el momento de su nacimiento, y por su
maravillosa crianza, en el seno de una camada de lobos.
Posteriormente, el camino de ascenso al trono pasaria por
la revocacién de una sentencia injusta del rey en
funciones, Lugaid mac Conn, tio paterno y padre adoptivo
de Cormac, y responsable de la muerte de su verdadero
padre, Art. El pronunciamiento de esa sentencia
provocaria inmediatamente el derribo de la casa donde se
emitid, y durante el afio en que Lugaid siguidé gobernando,
"'no crecia la hierba en el suelo, ni hojas en los arboles ni
grano en el cereal". Cuando se expulsé de la realeza a este
falso principe, el reinado de Cormac, el "hijo del verdadero
principe", devolveria a Tara su esplendor, haciéndola
incluso "mas grandiosa que antes". En aquel tiempo:

"los rios abundaban en peces, los bosques en madera,
las llanuras en miel, a consecuencia de la justicia de su
gobierno [...] nunca se vio privado de la realeza hasta
su muerte, tras la cual se enterrarfa en el Brug na
Bdinne [el timulo megalitico de New Grange], porque

_ 'Programme”

el no adoraba al mismo dios que los que alli estaban
enterrados. Ordend su enterramiento en Ros na Rig
con el rostro mirando al este" 94,

Podemos observar, pues, una curiosa mezcla de
detalles mas o menos fantasticos con un panorama
aproximado a la realidad de las circunstancias en que se
desenvolvian las querellas dinasticas por el poder, y el tipo
de méritos que se valoraban en la eleccidon de los
verdaderos principes: descendencia de un rey anterior y
virtudes regias, especialmente la justicia. Puesto que
Lugaid mac Con, al igual que su hermano y su sobrino, es
hijo de rey, su derrocamiento no tiene que ver con los
derechos sucesorios. Si el pais va a la ruina es porgque no
esta cualificado desde el punto de vista de las virtudes
regias y porgue no gobierna con justicia.

Como sefala Byrne, el hecho de que las tUatha fuesen
muchas y muy pequefas® hace que algunos sean
renuentes en admitir que cada una estaba gobernada por
un rey. Sin embargo, es una evidencia que el titulo de ri no
permite una traduccién diferente. El rey es la pieza clave
que define a estas comunidades, en cuyo seno se ubica
como centro de la vida colectiva. El recauda los tributos de
todos los habitantes del dominio; concentra todas las
lealtades, especialmente visibles con motivo de un slégad
o movilizacion para la defensa o ataque contra pueblos
vecinos; y preside el oenach, la asamblea de hombres
libres en las que el rey sometia a aprobacién sus
decisiones, se promulgaban leyes, se fijaban impuestos, y
se dirimian los pleitos en los que el rey, en su calidad de
juez supremo, aprobaba 0 enmendaba las sentencias de
los jueces ordinarios. Entre sus derechos se incluia la
retencién de rehenes, la percepcién de tributos y el cobro
de las multas por la comisién de delitos. Parte de sus
obligaciones consistian en asegurar el cumplimiento por
parte de los subditos de sus deberes publicos, como la
construccion de caminos, la preparacion de las
asambleas, y la prestacion de los servicios militares
requeridos, (Byrne 1971: 150; Kelly 1988: 3-4, 19). El
incumplimiento de estos deberes podia provocar que el
rey embargase al infractor (Binchy 1973: 39-40). Debido al
rigor con que la ley fijaba los limites de los derechos y
privilegios de los monarcas, coartando profundamente su
libertad de accion, muchos historiadores concuerdan en
sefalar que sus poderes eran considerablemente débiles
(asf Byrne 1973: 23 y Le Roux y Guyonvarch 1990: 71,
desde perspectivas diferentes).

94 Dillon 1994: 23 55, es notorio el aire de familia de esta historia con otros elatos de acceso a la realeza o acerca del tema del buen rey en diferentes pueblos
indoeuropeos, véase Widengren 1960 y Campanile 1981: 27-52; un estudio completo de Cormac en O'Cathasaigh 1977 y parcial en Garcia Quintela, e.0.,

95 En tomo a 16 Km. de diametio, segun Patterson (1995 130), con una media de unos 3000 habitantes segun (Kelly 1988 4). Bymne (1971 156:60), indica que las
40 diocesis del siglo XlI se corresponden con los reinos mayores, cada uno de ellos formados por unos tres o cuatro reinos menores, lo que supone entre
120 y 160 tuatha para una poblacion total de unos S00.000 habitantes esto es entre 4200 y 3100 hobitantes por tuath

©
N

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




[e]
©

o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

Mas alla de la tuath

El examen de la estructura politica de la Irlanda prefeudal
no puede detenerse en las tuath. Al menos desde el siglo
VII, ninguna tdath parece vivir aislada. Por el contrario, lo
normal es encontrarlas formando parte de redes
clientelares sometidas a la autoridad de soberanos
hegemonicos sobre varios reinos. Aunque esta tendencia
comienza a sentirse en época tardia, nada impide suponer
que los mecanismos empleados en los procesos de
expansion politica en estas fechas no funcionasen
igualmente en tiempos prehistéricos, tanto mas cuando
hemos comprobado empiricamente en apartados
anteriores de este capitulo la existencia de procesos de
expansion analogos en la Galia o Britania protohistéricas e
incluso entre los galatas. En el caso irlandés algunos
grandes hill forts de la Edad del Hierro (por ejemplo Tara)
contindian desempenando durante la Edad Media el papel
de centros emblematicos con respecto a extensos
territorios que posiblemente estuviesen unificados
politicamente en tiempos prehistdricos (Byrne 1971: 135)

Sin embargo, los estudiosos estan de acuerdo en
considerar como una construccién meramente tedrica la
tradicién segun la cual la isla estarfa dividida en cuatro
provincias o "quintos" (cdiced), gobernados cada uno por
su correspondiente rey provincial y sometidos
conjuntamente a la soberania del rey supremo de Tara, la
capital politico-religiosa situada en la provincia central de
Mide "medio", siendo esta Ultima la subdivision que
resuelve la contradiccion que supone una organizacion
cuatripartita dividida en "quintos". Esta division "politica" se
origina en un designio divino relatado en la "Fundacion del
dominio de Tara" (Suidigud Tellaig Temra). Alli el dios Lug
se presenta ante el pueblo de Irlanda para revelar la
naturaleza y funciéon diferenciadas de cada uno de los
quintos: "al oeste la ciencia, al norte la batalla, al este la
prosperidad, al sur la musica, en el centro la soberania"
(Guyonvarch 1978: 162-3, 184-5). Que esta organizacion
refleja una construccion ideal de la geografia politica se
confirma a través del examen de toda una serie de
paralelos en otros pueblos mediante los cuales se observa
como bebe de un fondo mitico comin a los pueblos
célticos e indoeuropeos® .

La unificacion politica de la isla no se produciria en
ninglin momento anterior a la conquista inglesa, por lo que
el ardri o rey supremo de Irlanda (R/ Erenn) parece no
haber representado mas que un simbolo de la unidad
religiosa y cultural del pafs, un papel equivalente al de su
residencia en Tara en su calidad de centro de reunion y

ceremonia®’. Por debajo del rey de Tara estaria el rf coicid
o "rey de un quinto", que disfrutaria de poder efectivo en
determinados momentos y en algunas circunscripciones
de ambito provincial. Pero nunca parece haberse dado la
circunstancia de que una autoridad provincial coincidiese
al mismo tiempo en todos los quintos, puesto que no se
trataba de un cargo permanente, su existencia dependia
de la capacidad politica de reyes concretos para
imponerse sobre varios tUatha.

Los mecanismos empleados por ciertos reyes para
imponerse sobre varios sub-reyes revelan la naturaleza de
esta estructura politica. La realeza de una pequefa tdath
es siempre la base sobre la que actlan para alcanzar la
realeza suprema sobre varios reinos (i tuath "rey de las
tuatha"; ruiri "gran rey", ri morthuaithe "rey de una gran
tuath") o sobre una provincia entera (rf cdicid "rey de un
quinto", rf ruirech "rey de grandes reyes', etc.; Kelly 1988:
17-9), pero estos titulos no conllevan derechos inherentes,
pues no son, como deciamos, mas que la extension de la
autoridad de un rf tuaithe a otros reinos (Byrne 1971: 132-
3).

Esta expansion podia efectuarse pacificamente,
mediante un pacto que se iniciaba con los presentes del
sefior, que obtenia en contrapartida la asistencia militar en
caso de guerra, o mediante conquista, y entonces se
exigia el pago inmediato de tributos y la entrega de
rehenes. En ambos casos la autoridad del rey mas fuerte
nunca se ejercia directamente sobre los habitantes de los
reinos adheridos, sino a través de los respectivos reyes
locales, fuesen o no impuestos por el conquistador. La
funcion tradicional del rf tdaithe como mediador en las
relaciones exteriores es fundamental en la nueva situacion,
en la cual, si bien el rey no pierde ninguna de sus
prerrogativas y responsabilidades dentro de su propia
comunidad, su rango se ve afectado por la subordinacion
politica al rey superior. Esta subordinacion se formaliza
mediante un contrato de clientela de forma que, en lo
sucesivo, el rey local se define como cliente del gran rey
(Byrne 1971: 133). Dado que las relaciones entre las
distintas categorias de reyes se establecen conforme a las
pautas que regulan las relaciones de dependencia en el
seno de cada comunidad (centralizacién de los tributos,
adhesion militar y participacion en el oenach supra-local o
provincial, etc.98), se puede decir que los reinos
compuestos, como las provincias en general, funcionan
politicamente como vastas tuatha.

La transicion hacia un modelo politico que transciende
las bases de la jefatura e introduce elementos de una
organizacion de tipo estatal se producira a lo largo de una

ﬁ Rees 1961: Cop. V: véose a titulo comparativo la fundadion mitica de Esteniclaro en Mesenia por obra de Cresfonte (supra . 27)

97 MacNeill (1935: 109) fecha esta institucion, mas religiosa que politica, entre los siglos lll y XlI. Sobre la debilidad politica de la soberania de Tara, Binchy 1970:

1 Bymne 1973: 45, 57 s; Kelly 1988: 18. Newman 1997 presenta el yacimiento de forma ejemplor, resumen en Waddell 1998: 325-33

78 A'lo que hay que afadir la entrega de rehenes como garantia por parte de las tuatha tributarias (dertuatha). El hecho de que en un reino compuesto
por varias tiatha alguna pudiese estar exenta de pagar impuestos (séertuatha), debido quizas al parentesco de los reyes aliados, permite relacionar
ambas categorias de reinos con sendas dases de clientes en las relaciones de dependencia personal: los dlientes "libres" soerchéle y los clientes "oase'

doerchéle (Byme 1971:133-4)



>> Marco V. Garcio Quintela

serie de transformaciones, parcialmente estudiadas (en la
parte norte de la provincia de Munster, actual condado de
Clare) por D.B. Gibson a través de la evolucion de la pauta
de localizacién de las capitales de los reinos en relacion
con los cambios acontecidos en la estructura politica.

A lo largo de la alta Edad Media el patron de
asentamiento consistié en granjas aisladas esparcidas por
todo el territorio, que gravitaban en torno al complejo multi-
focal que conformaba la "capitalidad" de los reinos. En
este complejo, consonante con la dispersion general de
los asentamientos, los centros politico, religioso y
ceremonial se localizaban en tres lugares diferentes pero
relativamente proximos, dada la reducida dimensioén de las
tuatha. El centro politico estaba en la granja principal del
linaje gobernante (normalmente adopta en el registro
arqueoldgico la forma de ring fort, e incluso antiguos hill
forts en fechas tempranas, que en la toponimia aparecen
identificados como dun, cf. galo dunum). EI centro
religioso de la capital era el establecimiento eclesiéstico,
iglesia 0 monasterio, normalmente cerca del centro
politico. Por Ultimo destacaba el lugar donde estaba el
tumulo (en general de la Edad del Bronce) sobre la que se
realizaba la investidura del rey, pensandose que
pertenecia al antepasado fundador del linaje gobernante
(Gibson 1995: 116-7; una generalizacion en Stout, Stout
1997: 44-53).

Segun Gibson las ‘jefaturas simples', o reinos
propiamente dichos, se organizaban alrededor de sus
nlcleos politicos y sus limites coincidian frecuentemente
con los de la reunién de dos o mas parroquias. Estas,
creadas en el siglo Xll, suelen superponerse sobre
circunscripciones territoriales resultado de la anterior
fragmentacion de jefaturas simples en territorios
controlados por linajes gobernantes rivales, lo que expresa
bien la gran flexibilidad de la estructura socio-politica de
los reinos (Gibson 1995: 117-8).

Como velamos mas arriba, la ampliacion del dominio
territorial de un rey sobre reinos vecinos, dando lugar a lo
que se conoce como mor tuath "gran tuath" (‘jefatura
compuesta"), no transforma substancialmente ni la
organizacion interna de los reinos integrados ni el modelo
de capitalidad multiple expuesto, dado que el proceso de
agregacion politica basado en el sistema clientelar no
precisa la centralizacién de todos los ¢rganos de
administracion y gobierno (en realidad minimos) por parte
del rey hegemonico, sino solamente una ampliacion de las
redes de influencia trazadas desde la cuspide del gran
reino. El paso hacia la formacién de las denominadas por
Gibson ‘"confederaciones de jefaturas", suponia la
unificacién por coaccién o acuerdo de varias jefaturas bajo
el dominio de un jefe supremo, a veces de ambito
provincial, pero al que apenas se consideraba un primus
inter pares (Gibson 1995: 123). A este nivel de integracion,
diferenciado del anterior por el menor peso del ri ruirech,
tampoco se produce un cambio radical que rompa el
modelo tradicional de organizacién de la tuath.

Lo que permite que los continuos movimientos de
expansion y retraccion de los reinos no afecten a sus
estructuras internas, es el permanente anclaje de todo el
sistema socio-politico en la tuath. La conciencia de que en
la conservacion de esta unidad politica basica reposaba el
funcionamiento de todo el entramado institucional, y que
una de las caracteristicas de su identidad radicaba en la
fijacion residencial de los jefes en los territorios de su
propio reino, asi como en la existencia de vinculos de
parentesco entre las familias dirigentes y sus subditos,
explica que, en el marco de las jefaturas compuestas, los
nuevos jefes impuestos por los conquistadores se
esforzasen por entroncar genealégicamente con las
poblaciones locales. Por Ultimo, cuando los reyes dejan de
necesitar estas estrategias, se desvinculan del parentesco
con el pueblo y trasladan las capitales de sus tuatha de
origen a un centro politico fundado ex novo para
administrar los grandes reinos que pasan a gobernar, es
entonces cuando se transforma definitivamente la
naturaleza del poder que ejercian los jefes tradicionales y
se disuelve el sistema socio-politico de los reinos
irlandeses. A partir de estos cambios, producidos a fines
de la alta Edad Media, puede hablarse con cierto sentido
de la formacion de "estados primitivos" en Irlanda (Gibson
1995: 124-6).

Deciamos mas arriba que la fuerza del rey arcaico
radica en la convergencia en su persona de todas las
redes de dependencia politica y econémica, factor que
convenientemente manejado por el monarca asegurara
por si solo la atraccion de todas las lealtades y el
mantenimiento del equilibrio econdmico comunitario. Sin
embargo, debido tanto a las liberalidades alimenticias
para con la totalidad del pueblo como al ingente gasto
suntuario que supone la constante donacién de regalos y
recompensas, especialmente exigidas por los clientes
nobles, sub-reyes y séquitos aristocraticos, el soberano
puede ver considerablemente mermado su caudal y, con
él, su poder e influencia.

Por eso, el agotamiento de los recursos de los jefes
gobernantes puede funcionar como una causa para el
planteamiento de acciones bélicas contra pueblos
vecinos. Mientras que los tributos se recaudaron en
cabezas de ganado esas acciones consistian
basicamente en el robo de ganado, y aunque en
ocasiones tenian como excusa el derecho de requisa por
deudas y la recaudacion de tributos no pagados, las
razzias se consideraban, por si mismas y sin justificacion,
una de las actividades mas prestigiosas de los reyes
irlandeses (Kelly 1988: 26; Byrne 1973: 46). Aunque por
medio de las rapinas todos los participantes sacaban
provecho mediante el reparto del botin, las expediciones
bélicas de los reyes estaban constrefidas por la
disponibilidad y las exigencias de las bandas de hombres
libres armados, que podian fijar por su cuenta el tiempo
dedicado a este servicio, o reclamar enormes
compensaciones por su realizaciéon (Byrne 1971: 150).

o<

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




0
o

o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

Ante estas limitaciones de la autoridad militar de los reyes,
y dado que no disponian de mecanismos coercitivos que
obligasen al cumplimiento incondicional de sus ordenes,
se observa como su verdadero poder no descansaba mas
que en la habilidad de cada uno de ellos para atraerse la
voluntad de sus subditos. Si su elocuencia podia ser
especialmente Util para movilizar militarmente a sus
seguidores, no hay duda de que el principal estimulo para
la adhesiéon a sus empresas debia ser la seguridad de
participar en los beneficios, de los que el rey se apropiaba
en primer lugar, para repartirlos a continuacion. Después
de todo, este proceder en la guerra no es mas que un
reflejo del movimiento de bienes caracteristico de las
relaciones clientelares, en las que los regalos del senor
son el punto de arranque de la dependencia personal de
los subditos, que a su vez pagan las obligaciones surgidas
de su aceptacion aportando servicios y tributos.

Estructuras de hébitat y royal sites

Para terminar de comprender los rasgos de la realeza
irlandesa es preciso aclarar, siquiera someramente, la
relacion entre instituciones politicas y estructuras de
habitat. Pues ésta es una cuestion en la que los hechos
irlandeses difieren de otras situaciones examinadas, al
menos aparentemente.

En primer lugar, el hébitat caracterisitico de tantos
pueblos protohistéricos, oppidum, castro o hillfort, cuyo
estudio arqueolégico tanto ha permitido avanzar en el
conocimiento de esas sociedades, aparece en Irlanda
pero planteado como "the hillfort problem" (Waddell 1998:
354), en la medida de las todavia importantes lagunas en
su conocimiento. Se han catalogado entre sesenta y
ochenta asentamientos asi calificados divididos en tres
clases (con un recinto, con varios, recintos fortificados en
promontorios de tierra adentro). Pero no es seguro que
todos hayan desempefnado la misma funcién. Muchos
tendrian una funcion defensiva, pero el tamaro de algunos
y la distancia entre sus defensas hace suponer que
necesitarian un nimero de defensores imposible de reunir.
Es posible, entonces, que se usasen como centros de
almacenamiento y/o refugio de grupos mayores que sus
posibles habitantes (un ejemplo en este sentido en Stout,
Stout 1997: 42). Por otro lado, es tan frecuente la
asociacion de estos enclaves con "cairns' (montones de
piedra que sefialan un enterramiento prehistdrico) que
dificiimente puede ser casual. En la mayor parte de los

casos no se intervino sobre estos monumentos que
pudieron conferir un rango especial al recinto, sefala J.
Waddell (1998: 357) que "es posible que los cairns o las
actividades sociales asociadas con ellos legitimasen la
cima de la colina de algun modo". Finalmente, otro
problema de envergadura es la datacién, desconocida en
la mayor parte de los casos, mientras que las derivadas de
los materiales metalicos (que se fechan entre el 300 a. de
C. y el 300 d. de C.) presentan la dificultad que pocas
veces se encontraron en estos enclaves.

A partir de la época histérica los irlandeses no
conocieron mas habitats concentrados que los surgidos
en torno a determinados monasterios, y aglomeraciones
de cierta importancia no aparecieron hasta la invasion
normanda (siglo IX), pero sélamente en territorios
controlados por los invasores y con escasa influencia
sobre el resto de la poblaciéon independiente. Hasta el
siglo XlII los irlandeses no comenzarian a vivir en ciudades
(Gibson 1995: 116).

Es, por tanto, legitima y necesaria la consideracion que
hace B. Gibson de una capitalidad "triple" pues la realidad
es que esos tres tipos de lugares son por igual necesarios
a las distintas actividades del rey. En primer lugar,
obviamente, su residencia, que muchas veces es el lugar
donde acumula sus bienes. En segundo lugar el centro
donde tiene su sede el respaldo religioso que necesita. Por
Ultimo el lugar de investidura, que a su vez puede o no
coincidir con el de celebracion de la asamblea u oenach.

Es aqui donde debemos considerar el papel de los
royal sites (Wailes 1982, Newman 1998, Waddell 1998:
325-54). La denominacién es ambigua y deriva de una
constataciéon empirica. Los lugares en donde las
tradiciones literarias ubican las residencias de reyes de
Irlanda y numerosos acontecimientos y lances legendarios
coinciden con lugares en donde se produce una singular
acumulacién de restos arqueoldgicos de muy diferentes
épocas. Se conocen mejor cuatro de estos lugares:

1. Tara correspondiente a la residencia del improbable
o mitico rey supremo de Irlanda.
2. Navan, la antigua Emain Macha y capital de Ulaid.

3. Knockaulin identificado con Dun Ailinne, sede de los
reyes de Leinster.

4. Rathcroghan conocida en los textos como
Cruachain, capital de Connacht donde vivian Ailill y
Mebd, protagonistas del Tain bo Cualnge.

99 Los referencias bibliogrficas sobre el tema adolecen de una sintesis global, sobre todo por la multipliddad de cuestiones entremezcladas que aparecen
Una referencia dasica es MacNeill 1962, que estudia los lugares de celebracion de Lugnasad, basicamente también cenaga antiguos, a partir de
informacion basicamente folddrica. El contenido de los ritos se conoce gracios a descripcionss procedentes de fuentes diversas, en general tardias, donde
no es dificil detectar un patron comin de indudable antigiedad: un punto de partida puede ser Dillon 1973, que no exduye ver, Le Roux 1963, Dillon 1961,
Mac Cana 1968, 1973, Hayes-McCoy 1970, Watson 1981, Pontfarcy 1987, Bannerman 1989, Mac Mathuna 1997, Jaski 2000: 636 y passim. Sobre Cashel existe
una bibliografia especdfica: Hull 194, Dillon 1952, Ni Chathain 19791980. Arqueologia, historia de royal sites en: Binchy 1958, Olmsted 1979, FitzPatrick 1997, 1998,
Waoddell 1998: 3534, o los estudiados por Gibson en la provincia de Munster). Otra bibliografia comparativa y exposicion sobre estos temas en Garcia,

Santos 2000; Garda Quintela, e.p. "Programme”



>> Marco V. Garcio Quintela

Es indudable la asociacién de estos lugares con
capitales provinciales, pero sin duda existian enclaves
analogos de menor entidad y peor conocidos o
estudiados. Al mismo tiempo, ritos de investidura real
registrados en épocas muy diversas remiten a lugares en
donde no se ha efectuado o no es posible el trabajo
arqueoldgico®

El problema es que aunque los textos sostienen que se
trataba de residencias reales, nada o casi nada (una
excepcion podria ser la fase Navan 3ii fechada entre la
mitad del siglo IV y el final del siglo Il a. de C.; Waddell
1998: 337-9), de los variados restos arqueoldgicos
agrupados en los diferentes royal sites permite su
identificacion segura como lugares de habitacion
permanente, cosa que contrasta con lo duradero de su
utilizaciéon. Si, como alternativa indudable, dirffamos que
casi impuesta por la documentacion literaria, pensamos en
un uso ritual o sagrado, surgen otros problemas.

Quizéas el mas sencillo, relativamente, sea el de la
extremadamente larga utilizacion de los enclaves, pues la
fuerza de la tradicion, el conservadurismo, la idea de que
eran lugares de enterramiento de los antepasados -todos
estan asociados con tumbas megaliticas- proporcionan
razones suficientes.

Pero el por qué y cémo se utilizaban las distintas
estructuras es mucho méas complicado. Navan 4 pudo
haber sido un gran centro de reunién cubierto, la fase
"malva" de Knockaulin pudo servir como lugar de reunion y
sacrificio pero coexisten estructuras cuya utilizacion
contemporanea no se puede explicar mas alla de un
entramado de hipdtesis en donde es facil perder de vista
lo realmente atestiguado.

Podemos, pues, atenernos a unas pocas ideas
seguras pero suficientemente indicativas de la
peculiaridad de las "capitales" irlandesas. El lugar de
investidura del rey, de celebracion de su oenach, y su
residencia no se identifican necesariamente. Asi en la
provincia de Midhe se citan las tres "nobles asambleas"
celebradas por los hombres de Irlanda: el Oenach Tailten
es el lugar de asamblea ordinaria con motivo del
Lugnasad, la sede ceremonial era Tara, ambas con
testimonios histéricos fidedignos, y junto a ellas la
asamblea de Uisnech, cuya importancia se expresa en
términos legendarios (Binchy 1958). El rey, como hemos
visto someramente, tenia una importante serie de
cometidos religiosos o sacros que efectuaba
personalmente o con el imprescindible auxilio o
colaboracion de un personal religioso especializado. No
debe perderse de vista que muchas de las estructuras
arqueoldgicas podrian ser usadas de forma especifica por
estos sacerdotes que en la tradicion céltica son druidas.

Esto remite al tercer elemento de "capitalidad"

identificado por B. Gibson, el monasterio o centro
religioso. Es importante recordar que la cristianizacion de

Irlanda se produjo, en buena parte, mediante la conversion
de la clase sacerdotal autéctona a la nueva fe, por ello, en
el contexto medieval la asociacién del rey con centros
cristianos hereda la estrecha asociacion entre el rey y el
druida, con funciones diferenciadas y complementarias,
en el campo de la soberania.

Los royal sites por lo tanto, pudieron muy bien servir
como lugar privilegiado de desarrollo de multiples
actividades,  econdmicas, militares, simbdlicas,
relacionadas con la realeza y la soberania sin que
sepamos en la mayor parte de los casos como se utilizaba
cada monumento de los que integran los distintos
enclaves. Al mismo tiempo, no puede considerarseles en
absoluto como lugares de habitacién, al menos
permanente 0 masiva, comparables con los oppida
continentales o britanicos. Esta es la peculiar situacién que
presenta Irlanda.

Tras esta descripcién del funcionamiento de los reinos
irlandeses cabe distinguir algunos rasgos relevantes en
relacion con el modelo socio-politico que representan v,
por consiguiente, interesan desde el punto de vista
comparativo.

1. La tdath era la unidad politico-territorial elemental,
estaba conformada como un "reino" al ser inseparable
de la realeza sacral que la gobernaba.

2. Dejando al margen los niveles mas bajos de
integracion social representados por los linajes, la
ideologia del parentesco condicionaba las relaciones
entre los grupos en el seno de los reinos, incluso
cuando no se podia establecer entre ellos vinculos de
parentesco reales. Muestra de ello no es tanto la
confusion de sus gentilicios con los de los linajes
gobernantes, como la identificacion de todos sus
miembros mediante la terminologia del parentesco:
mocu [/ nepos "descendiente de" + gentilicio. En
sentido anélogo es significativa la traduccién de la
realidad aludida por el gaélico tuath con el término
latino gens. Esta terminologia refleja la identificacion
entre la unidad politico-territorial y el pueblo que la
habita, dando a entender, ademas, que ese pueblo se
piensa a si mismo como una gran comunidad de
parientes.

3. La ideologia del parentesco operaba también en el
sistema jerarquico al determinar el rango de los linajes
midiendo su distancia genealdgica con respecto a las
familias dirigentes. Hemos visto como de este factor
dependia la estructuraciéon politica del reino, puesto
que, en funcidn de la proximidad genealégica a las
ramas dominantes se decidia el rango de los linajes v,
en relacion con éste, también se establecia el grado de
sumisién que los sometia a los mas poderosos. Si el
rango servil implicaba una dependencia econdmica
clara, el rango libre y, con mayor razén noble, no solo
no suponia una dependencia econdmica con respecto

2

N

Q
Q
]

87 ‘0luowIog © DXo[oeNbIY OP SO|jOqD|




3

o
Q
o]
]

8z ‘oluouwlog e oxojoenbly ep sojloqol|

La organizacion socio-politica de los populi del noroeste de la Peninsula loérica

al rey, sino que exigian de él una serie de gravosas
contrapartidas que, de no ser cumplimentadas podian
poner en peligro su propia continuidad. Esta mecanica,
fundada en el modo de funcionamiento de las
relaciones clientelares, constituye en definitiva el
soporte fundamental de la estructura socio-politica de
estos reinos arcaicos.

En resumen, estos rasgos generales definen a los
reinos irlandeses como sistemas de jefatura, anélogos a
otros que hemos encontrado en la protohistoria de Europa.





