


“Desgraciadamente, muchos de nosotros hemos re-
currido a otras disciplinas de las ciencias sociales sin
el adecuado espíritu crítico, considerando a la ar-
queología como una “ciencia” de segundo orden que
debe aceptar sin rechistar lo que otros, mejor equipa-
dos, conocen mejor. De este modo, se han usado las
viejas teorías de Marcel Mauss, de Malinowski, de
Sahlins y de otros autores, como si se tratase de axio-
mas fundamentales de la dinámica social. En muy
pocos casos se ha intentado reevaluar las teorías
antropológicas a la luz de los descubrimientos ar-
queológicos”.

Juan Antonio Barceló1

En los últimos años se ha venido sembrando la
idea de que todos los investigadores gallegos espe-
cializados en el conocimiento del mundo protohis-
tórico galaico sirven, de una u otra manera, a deter-
minados intereses extra-profesionales. Los celtis-
tas, entre los/las que me incluyo, estamos acostum-
brados, y casi resignados, a que nuestra labor se
mire siempre con recelo, pues, como es sabido, el
origen del celtismo en nuestra comunidad se asocia
con la reivindicación de un particularismo racial y
cultural que pretendía legitimar las expectativas
nacionalistas de Galicia frente a la potencia caste-
llana invasora.

Sobre el componente indiscutiblemente xenófo-
bo e interesadamente político del celtismo historio-
gráfico gallego surgido en el siglo XIX, nunca se
cansará de insistir en sus publicaciones Antonio de
la Peña Santos, uno de los arqueólogos gallegos
más apasionadamente anti-celtistas del panorama
castrexo actual. Lo curioso de la visión de este au-
tor es que, en su opinión, los celtistas actuales ya
no defienden intereses nacionalistas sino “euro-
peístas”, queriendo responder así a las exigencias
ideológicas de la nueva Comunidad Europea, cuya
legitimidad pretendería fundarse sobre unos ficti-
cios signos de identidad remontables a un pasado
prehistórico. Pero ¡lo que son las cosas!... como
buen “autoctonista” que es2 y, quizás, por haber ver-
tido algunas de estas opiniones en un congreso titu-
lado “O feito diferencial Galego na Historia”, de
pronto se convierte nuestro autor en centro de sos-
pechas. En efecto, a través de una sorprendente
vuelta de tortilla, ahora son los autoctonistas los
grandes defensores del galleguismo y quienes, sin

disimulos, instrumentalizan la historia con el fin de
consolidar la idea nacional.

¿Qué está ocurriendo? Haciendo gala de una
irresponsabilidad e insensatez comparables a las de
quienes profieren graves acusaciones contra sus
colegas sin contrastar sus argumentos (¿conoce-
mos datos biográficos de los aludidos, tendencias
políticas, afirmaciones explícitas, etc?), se me ocu-
rre “lanzar la idea” de que esta nueva corriente, ex-
terna al mundo académico o profesional gallego, se
nutre de los postulados ideológicos del centralismo
españolista resurgido con fuerza en la Era Aznar,
según los cuales todo intento de introducir elemen-
tos culturales heterogéneos en la gran y unitaria
Historia de España puede ser objeto de anatema.
De este ejercicio pseudo-historiográfico, de cuyo
contexto político, sin embargo, pueden caber míni-
mas dudas, ¿Podemos sacar conclusiones válidas
sobre el posicionamiento de los autores menciona-
dos? ¡No! El buen hacer historiográfico no lo reco-
mienda.

Por lo demás, resulta cuando menos chocante
que la cuestión céltica sea prácticamente la única
que suscita debates entre los especialistas, como si
las construcciones sociológicas derivadas de los
estudios arqueológicos castrexos, tanto de los más
recientes como aquellos de mayor proyección di-
vulgativa desde hace una década, estuviesen exen-
tas de problemas.

Estas páginas quieren ser, ante todo, una defen-
sa argumentada –a partir de las propias críticas– de
mi postura “celtista”, pero también, y en primer tér-
mino, un ejercicio de reflexión que ponga en evi-
dencia algunas dificultades derivadas de la prácti-
ca arqueológica actual en territorio galaico.

Así como en la pasada década de los 70 se ini-
cia el cuestionamiento de la larga tradición histo-
riográfica celtista y de las teorías invasionistas en
boga hasta el momento, la década siguiente supon-
dría para los estudios arqueológicos castrexos la
pérdida definitiva de cualquier anterior referente
epistémico. En efecto, a partir de ésta, y de forma
súbita, decae también la interpretación de las co-
munidades intermedias galaicas3 en clave “gentili-
cia”, es decir, la consideración de los grupos socia-
les habitantes de los castros como comunidades de
parientes, lo que contribuiría a ahondar todavía

Arqueología versus Sentido Común

Un círculo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Península Ibérica

156Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



más las diferencias de naturaleza entre nuestras
comunidades y las del resto de la Hispania céltica
(gentes, gentilitates, etc.) Tengo la sospecha de que
habría sido clave para esta ruptura el artículo pre-
sentado al Primer Congreso de Historia Antigua
por parte de F. Beltrán Lloris titulado “Un espejis-
mo historiográfico. Las organizaciones gentilicias
hispanas”, donde no sólo se criticaban los excesos
de la teoría gentilicia decimonónica, sino que se
descartaba toda posibilidad de entender las comu-
nidades castrexas en términos de parentesco.

Esta crítica, formulada desde planteamientos
tanto históricos como antropológicos, derivaba en
el refrendo de la, por entonces, reciente propuesta
avanzada por parte de G. Pereira Menaut sobre la
naturaleza de las comunidades castrexas como
“comunidades político-territoriales”, categoría an-
tropológica de raíz evolucionista que, de modo
contradictorio, perpetuaba la teoría gentilicia criti-
cada por Beltrán Lloris4. A este contrasentido se
añadía la aceptación de la teoría pereiriana –que
insistía en la semejanza entre el castro galaico y la
civitas romana, lo que explicaría su fácil y tempra-
na asimilación– por parte de algunos arqueólogos,
no obstante convencidos del carácter básicamente
igualitario de la sociedad castrexa (por ejemplo
Calo 1993: 176-7).

La naturaleza igualitaria de las comunidades ga-
laicas prerromanas (ahora definidas como “seg-
mentarias”) vuelve a defenderse hoy en día desde
el campo de la Arqueología, aunque, afortunada-
mente, prescindiendo de ese sin sentido y con el
mérito añadido de intentar, por fin, reconciliar an-
tropología e historia. Sin embargo, el temor a que
un exceso en este sentido no nos deje observar en
su plenitud la realidad del “cambio” frente a las
“estructuras” (historia versus antropología) va a
ser lo que, a mi juicio, frustre en gran medida estos
tímidos intentos de aproximación interdisciplinar.

1. De la casa a la aldea

A través de la “lectura” del registro arqueológi-
co (Fernández-Posse y Sánchez 1998) estos auto-
res inducen que la comunidad local castrexa (el
castro) estaba constituida por la concentración de
diferentes familias nucleares, pues las reducidas
dimensiones de las estructuras domésticas (sean
simples o complejas, i.e., formando caseríos) así
parece sugerirlo.

Sin embargo. En términos sociológicos, la “fa-
milia nuclear” designa, fundamentalmente, al gru-
po doméstico surgido tras la Revolución Industrial
en Europa en el seno de la burguesía (hablamos de
“nuestra” familia: cónyuges e hijos), diferente de
la familia tradicional que hasta ese momento res-
pondía al esquema de una “familia extendida” o de
tres generaciones (abuelos, padres, hijos, y consan-
guíneos o afines desvinculados).

A excepción de ciertas bandas de cazadores-re-
colectores, la viabilidad de una familia nuclear, en
sentido técnico, sólo es posible en condiciones so-
ciales, políticas y económicas como las que el Es-
tado burgués es capaz de proporcionar a la familia
a través de sus servicios públicos. Estamos hablan-
do de todas aquellas instituciones, escuelas, inter-
nados, orfanatos, clínicas, hospitales, asilos, mani-
comios, etc, a las que la familia extensa puede de-
legar todas sus funciones tradicionales. Ni que de-
cir tiene que ni siquiera el proletariado se podía
permitir el lujo de constituir familias nucleares en
el momento de su surgimiento, y tampoco es ca-
sualidad el hecho de que hasta prácticamente hoy
en día, al menos en la Galicia rural, la familia ex-
tensa o “casa-familia”, (en nuestra propia termino-
logía “casa”) constituya el núcleo organizativo de
la aldea5.

Me gustaría creer que esta tendencia a hablar de
la familia nuclear en la sociedad castrexa se con-
forma con simplemente eludir el sentido técnico de
la expresión. Sin embargo, mucho me temo que de
lo que se trata, en realidad, es de asentar un dato ar-
queológico inductivo que acusa, por lo demás,
cierto presentismo. En efecto, la familia nuclear
parece inferirse a partir de la constatación arqueo-
lógica de unidades residenciales pequeñas que pa-
recen, desde el punto de vista de la subsistencia,
autosuficientes, y también supuestamente “exclu-
yentes” desde el punto de vista parental respecto a
casas vecinas (1998: 135) Pero constituye un obs-
táculo a esta inferencia el hecho de que gran canti-
dad de sociedades etnográficas conocidas mani-
fiesten similares características materiales (habita-
ción en chozas o caseríos independientes) cuando
institucionalmente se incluyen en grupos de paren-
tesco mayores, sean familias extensas, sean lina-
jes... ¿Por qué? Porque todos aquellos individuos
en principio “desvinculados”, es decir, ancianos,
viudos sin hijos, solteros/as, huérfanos, enfermos
crónicos, extranjeros, etc., necesitan agrupaciones
familiares que permitan su integración social. La

Un círculo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Península Ibérica

157 Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



familia nuclear puede legalmente inhibirse del aco-
gimiento de estos individuos, porque ello es tarea
del Estado; paradójicamente, sólo el Estado mo-
derno es capaz de crear ingentes masas de margi-
nados. Sin embargo, eventualidad semejante –pro-
porcional respecto a consideraciones demográfi-
cas–, resulta tanto inviable como impensable en la
clase de sociedades como la considerada6.

Lo que se olvida en este tipo de interpretaciones
es que es muy difícil inferir una forma de organi-
zación familiar a partir de la plasmación material
de los modos de habitación (al menos cuando no se
dispone de otro tipo de fuentes). La unidad familiar
puede adquirir tantas formas como se quiera, de-
pendiendo exclusivamente de los límites jurídicos
que se le impongan. Por lo general, toda unidad fa-
miliar elemental (no confundir con la “familia nu-
clear”) se define como el mínimo agregado de pa-
rientes sometido a la potestad de un jefe o cabeza
de familia que actúa no sólo como agente integra-
dor, sino también como responsable legal del gru-
po –y de todos y cada uno de sus miembros– fren-
te al resto de la comunidad. Lo que determina la
existencia y operatividad de una familia no es, por
consiguiente, su concreción física sino su presen-
cia jurídica y social. Por tanto, es perfectamente
posible que una familia esté “dislocada” espacial-
mente, puesto que su verdadera forma se recons-
truye a través de los vínculos de parentesco escogi-
dos (o jurídicamente determinados). Un ejemplo
ilustrativo lo representa la Irlanda alto-medieval:
un patrilinaje de cuatro generaciones o derbfine
“verdadera familia”, sometido a la autoridad de un
cenn-fine “cabeza de familia”, posee una tierra en
común en la que se acomodan, bajo la forma de
granjas dispersas, las diferentes unidades conyuga-
les que lo constituyen, que, dicho sea de paso, no
disfrutan de ninguna clase de reconocimiento legal
en el seno de la comunidad (Brañas 1999; García
Quintela y Brañas, en García Quintela 2002: 83).

Por ello, no me parece discutible que efectiva-
mente la casa castrexa tienda a acoger preferente-
mente a los miembros de una unidad conyugal (tra-
sunto meramente formal de la familia nuclear). En
cualquier caso, cabe cuestionar, insisto, el valor
institucional de este grupo, especialmente si, como
algunos sostienen, no media entre éste y la comu-
nidad local ninguna otra instancia parental de ma-
yor rango7. De hecho, el modelo de sociedad seg-
mentaria propuesto por estos autores para nuestros
castros, arranca de los tipos sociales de Durkheim

bajo la denominación de “sociedad segmentaria a
base de clanes”, fijándose a partir de la pasada dé-
cada de los 40 como “sistemas de linajes segmen-
tarios”, al constatarse la frecuente identificación
entre los segmentos independientes de las “tribus”
y los linajes localizados (Brañas 1999).

2. De la aldea... a ninguna parte

De aceptar tal modelo, considero importante in-
sistir sobre la definición de las poblaciones castre-
xas como grupos de parentesco extensos, con lo
que ello implica a la hora de determinar el tipo de
relaciones socio-políticas que se establecerían en-
tre sus miembros en el interior del castro, pero
también con respecto a otros grupos equivalentes
de la misma naturaleza, que, en cuanto segmentos,
formarán parte de un todo más complejo. Con ello,
no sólo se corregiría el supuesto de un “parentesco
excluyente” entre las diferentes unidades residen-
ciales, sino que además se impondría la considera-
ción de esos segmentos (concedamos que relativa-
mente autónomos política y territorialmente) como
subordinados a un ente superior de cuya identidad,
necesariamente, participarían8. En este sentido, ca-
be suponer que tal identidad necesitaría ser regu-
larmente actualizada, para lo cual es de todo im-
prescindible valorar las redes y medios de inter-
cambio comúnmente establecidas al efecto. Para
concretar, no se defiende la constitución de agrupa-
ciones de castros en formaciones superiores tipo
populus (a lo cual se refieren nuestros autores) sin
la participación de relaciones diferentes de las “re-
laciones de producción”, es decir, todas aquellas en
las que, incluso interviniendo directamente medios
de naturaleza material, no tienen otro objeto más
que el de estrechar los lazos sociales con otros seg-
mentos. En este tipo de sociedades es difícil imagi-
nar la ausencia de mecanismos inter-comunitarios
destinados a establecer vías de encuentro y conci-
liación entre los grupos locales, de manera que se
arbitren conflictos (venganzas de sangre o guerras),
se regulen los intercambios económicos y matri-
moniales9, o se decidan lugares comunes para la
celebración de tales encuentros (ferias, santuarios,
etc.).

Por tanto, si el “modelo segmentario” implica la
consideración de todos estos factores y la práctica
arqueológica no los detecta, ello no justifica la for-
zada adecuación del modelo a los fragmentarios

Un círculo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Península Ibérica

158Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



datos observacionales de los que disponemos. Ade-
más, si se prefiere dar favor a la inferencia arqueo-
lógica, considero aconsejable prescindir del mode-
lo, puesto que, de lo contrario, se contraviene el
valor metodológico que el recurso al modelo im-
plica; pues ni la inductiva familia nuclear parece
posible en una sociedad segmentaria, ni ésta tiene
sentido prescindiendo de la totalidad que “se seg-
menta”10.

Pero es que además, a riesgo de incurrir en gra-
ves contradicciones, no parece aconsejable mane-
jar varios modelos sociales totales para una misma
sociedad. Me refiero al recurso al tipo de Sociedad
Campesina, a partir del cual también se pretende
dar cuenta del comportamiento de las relaciones
domésticas castrexas (1998: 134). El problema
aparece al observar que, por más que el campesina-
do ofrezca una muestra paradigmática del Modo de
Producción Doméstico (el cual explicaría el carác-
ter autárquico de la casa castrexa), en cuanto trans-
cendemos este micronivel de relaciones familiares,
el campesinado choca frontalmente con las socie-
dades segmentarias. El conflicto surge al querer
combinar dos modelos sociales de alcance general
que son, por definición, absolutamente excluyentes
(el uno relativo a comunidades subsidiarias dentro
del Estado y el otro a sociedades independientes
“acéfalas” –desprovistas de una autoridad institui-
da11). Resumiendo, bastaría con admitir que el Mo-
do de Producción Doméstico, siendo prácticamen-
te universal fuera de las sociedades industrializa-
das, está también implícito dentro del modelo glo-
bal de la sociedad segmentaria para que el supues-
to resultase aceptable. A ello se añadiría la ventaja
de que todas aquellas funciones no subsistenciales
(política y defensa, por ejemplo) que el Estado
arrebata a la comunidad campesina, están comple-
tamente cubiertas por el grupo social en el modo
segmentario. Precisamente por todo esto es por lo
que, en definitiva, la sociedad segmentaria se ma-
neja comúnmente como modelo de un “sistema to-
tal”12.

Por otra parte, frente a perspectivas teóricas tan
atentas al factor “cambio” en el desarrollo social,
sorprende que se traslade a época prerromana un
modelo, el campesinado, que mejor se adaptaría a
situaciones de dependencia como aquellas a las
que las comunidades rurales se ven sometidas ge-
neralmente tras su incorporación forzosa en un sis-
tema estatal (el Imperio romano en este caso) Si las
comunidades prerromanas galaicas, fundamental-

mente rurales, se interpretan en términos de cam-
pesinado ¿a qué tipo remitimos la aldea castrexa
galaico-romana? Además, ya se ha destacado que
una cultura popular habría surgido tras la Romani-
zación en el mundo rural galaico a través de los
resquicios que la cultura oficial, urbana y latina,
dejaba a las manifestaciones culturales de la pobla-
ción indígena (Bermejo 1984: 12-3; Llinares 1990:
41 ss). Defiéndase o no la supervivencia de sus ras-
gos hasta el presente, no es discutible que una so-
ciedad campesina canónica fuese en Galicia, desde
entonces y hasta prácticamente la actualidad, depo-
sitaria de una cultura diferenciada respecto a una
cultura estatal. En todo caso, la reducción de la al-
dea galaico-romana y la aldea gallega a un mismo
tipo tiene sentido porque en ambas está presente el
Estado, condición sine qua non de la comunidad
campesina, mientras que la propiedad segmentaria
del grupo político, por definición, niega precisa-
mente esa condición. 

En fin, si nada justifica el empleo de dos mode-
los antagónicos para la explicación de una misma
formación socio-política, supongo que tampoco se
puede aceptar que un único modelo dé cuenta de
esa formación y, al mismo tiempo, de sus transfor-
maciones a raíz de un completo cambio estructural.
En definitiva, aunque la propuesta de un modelo de
sociedad segmentaria –es decir, básicamente igua-
litaria– para el mundo castrexo prerromano no me
parece en principio deleznable, sí considero criti-
cable la falta de resolución del conflicto planteado
entre dos modelos incompatibles. 

La búsqueda de una interpretación del mundo
castrexo en la que no se diesen tales contradiccio-
nes fue, precisamente, lo que me indujo a proponer
para este caso el denostado modelo antropológico
de la “jefatura”, con la agravante de atreverme a
calificarlo como “céltico”.

3. Reflexiones sobre Jerarquías y
Celticidad en el mundo galaico prerromano

Convendremos en que es propio de las ciencias
sociales la falta de un lenguaje universalmente
compartido e inequívoco a partir del cual no quepa
suponer, tras cualquier categoría, la presencia de
infinidad de matices que se pierden en el aire. Cate-
gorías como “jerarquía” y “celtas” están sin duda
afectadas por una completa ambigüedad, hasta el
punto de que la falta de entendimiento entre los es-

Un círculo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Península Ibérica

159 Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



pecialistas me parece atribuible al exceso polisé-
mico que tales categorías acusan.

Respecto al concepto de “jerarquía”, considero
más autorizada la definición que nos ofrece L. Du-
mont, por tratarse del antropólogo que mayores es-
fuerzos ha invertido en su dilucidación (1966). Se-
gún este autor, no se trata más que del “orden resul-
tante del empleo del valor (a distinguir del poder o
mando), propiedad clasificatoria del entendimiento
por la que todos los objetos se sitúan dentro de un
sistema en virtud de un juicio moral” (1987: 278).
Esta definición le sirve al autor para caracterizar
las ideologías holísticas, es decir aquellas que, por
oposición a las ideologías individualistas (funda-
mentalmente la occidental moderna), subordinan al
individuo a los intereses de la comunidad y recono-
cen expresamente la distinción implícita a todo ac-
to de ordenación o clasificación entre lo superior y
lo inferior. La jerarquía en sentido socio-político se
expresa a través de la organización de los grupos a
diferentes niveles de la escala social, es decir, en
estatus de tipo hereditario (cuando hablamos de
jerarquía no es preciso, por tanto, suponer la exis-
tencia de “clases sociales” en sentido marxista; és-
tas podrán entenderse bajo el concepto de “estrati-
ficación”).

Respecto a “lo celta”, no cabe dudar de la opor-
tunidad de los esfuerzos de G. Ruiz Zapatero por
clarificar sus múltiples connotaciones. Pero, aunque
es cierto que el entrecruzamiento de perspectivas
oscurece su definición, ello no debe suponer un
obstáculo insalvable para que, como en otros tan-
tos casos, intentemos redefinir el concepto para ha-
cerlo nuevamente útil.

Su definición en clave arqueológica, por ejem-
plo, se ha manifestado claramente inoperante, pues-
to que no existe un registro material homogéneo a
partir del cual podamos definir una identidad cul-
tural a gran escala, no obstante perceptible en otros
registros (este problema no sólo afecta a nuestro
caso; piénsese en lo latino, lo germánico, lo grie-
go...13).

De su definición en términos de historiografía
clásica, por tratarse del estudio de fuentes indirec-
tas –dependientes de discursos ajenos–, su deter-
minación vendrá dada por la crítica textual, lo que
supone un principio de discernimiento entre las va-
loraciones culturalmente condicionadas y las noti-
cias aparentemente desprejuiciadas y, por tanto, asi-
milables por el discurso histórico actual (a mayor
proximidad al objeto de estudio, mayor verosimili-

tud –Posidonio frente a Heródoto, por ejemplo–;
con todo, interesa distinguir entre “discurso (ideo-
lógico)” y “noticia (etnográfica)” (Cf. García Quin-
tela 1999: 29-51).

Mis simpatías por el criterio filológico a la hora
de defender la especificidad de lo celta se deben al
hecho de que únicamente el objeto lingüístico es
susceptible de trascender todas aquellas fronteras e
imponerse como unidad referencial de múltiples y
dispersas manifestaciones. En nuestro caso, eso
que llamo “unidad referencial” alude a un cuerpo
reducido pero recurrente de significados y valores,
que se manifiestan a modo “representaciones cul-
turales” comunes.

Consecuencia de lógicas discrepancias en este
terreno, López y Sastre (2001) sentencian con ro-
tundidad que la explicación histórica “debe adaptar
la información filológica al contexto social real de
la formación histórica que estudia, y no al revés”.
Esta afirmación resulta paradójica si consideramos
que los mencionados “contextos sociales reales”
están, en nuestro caso, todavía pendientes de defi-
nición, por lo que parece implícito el supuesto de
que un discurso superior, quizás arqueológico, ha-
ya dado cuenta de ellos en algún momento y de
forma irrevocable. Pero si entendemos que la filo-
logía es, al mismo título que la arqueología, un mé-
todo puesto al servicio de la Historia, no es dado
reconocer jerarquía alguna entre ellas, puesto que
ninguna escala abstracta ha sido consensuada por
la comunidad de historiadores para medir el grado
de aproximación absoluta que una u otra disciplina
ofrecen al objeto de estudio. Por consiguiente, si
no somos capaces de asegurar el empleo combina-
do de ambos, deberemos reconocer el carácter sub-
jetivo, el factor “preferencia”, que la adhesión a
uno u otro método implica.

En la mente de muchos arqueólogos, por otra
parte, parece dominar la idea de que el empleo de
un “modelo céltico” supone mayor esfuerzo imagi-
nativo que el requerido para la aplicación de cual-
quier otro modelo sociológico. En este sentido, son
comunes valoraciones como la siguiente: “[algu-
nos] combinan datos literarios y epigráficos, tratan
de adentrarse en las particularidades de la cosmo-
logía castreña y su organización política y social
(García Fernández-Albalat 1990; Brañas 1995) uti-
lizando, paradójicamente, un panceltismo exacer-
bado: escritos irlandeses medievales, datos litera-
rios clásicos sobre galos, britanos y germanos, raí-
ces lingüísticas celtas o indoiranias y una mezcla

Un círculo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Península Ibérica

160Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



poco justificable (ni con las fuentes clásicas ni con
la arqueología) de lusitanos, galaicos y pueblos ve-
cinos” (González Ruibal 2000: 327; en el mismo
sentido López y Sastre 2001).

La crítica referida a los escritos irlandeses es,
posiblemente, la más frecuente, insinuándose su
falta de pertinencia simplemente apostillando “me-
dievales”. Exacta puntualización, pues son “con-
textualmente” medievales, que no feudales. Acla-
rar este punto es crucial, puesto que el ingente cor-
pus documental de este país (incluyendo anales
históricos, hagiografías, tratados jurídicos, mitolo-
gías, etc.) convierte a la sociedad invocada en el
paradigma por excelencia del modelo céltico. En
efecto, esta completa literatura, buena parte de ella
vertida en una lengua celta, refleja la realidad de
una sociedad jerarquizada perfectamente asimila-
ble a las jefaturas más complejas conocidas a tra-
vés de la etnografía: antes de las invasiones nor-
mandas del s. IX d.C., la túath es la única unidad
política, territorial y jurisdiccional básica, definida
por el gobierno de un rey, calificado a este nivel de
integración como rí túaithe o “rey de un pequeño
reino”14. Por tanto, en principio, no hay nada en la
condición medieval de estos reinos que contradiga
su caracterización socio-política como “sistema de
jefatura”.

Su elección como paradigma de un modelo cél-
tico se sostiene sobre la evidencia de sistemas se-
mejantes documentados en varias partes de la lla-
mada Céltica (el conjunto de comunidades hablan-
tes de una lengua celta en período protohistórico;
Brañas y García Quintela, en García Quintela 2002:
54-92). Las comunidades identificadas como tales
a partir de las fuentes escritas, literarias clásicas o
epigráficas, alcanzan, ciertamente, una extensión
geográfica y cronológica imponente. Y estos desfa-
ses espaciales y temporales son los que mayores
reservas suscitan entre nuestros arqueólogos, a
quienes inexplicablemente repugna la creación de
un modelo prescindiendo de estos factores, como
si algún modelo hubiese estado en cualquier mo-
mento sujeto a tales contingencias. Además, resul-
ta inconsecuente afirmar que “lo céltico ha llevado
a la aplicación por sistema de modelos pensados
para otros momentos y desarrollados para explicar
otras realidades” (López y Sastre 2001) cuando, al
mismo tiempo, se proponen sin complejos otros si-
milares –campesinado, sociedad segmentaria, etc.–,
¡como si estos hubiesen sido pensados para o a
partir del mundo castrexo!15. Por tanto, defiendo

que resulta indiferente en qué momento y lugar
(celtas, germanos, polinesios, etc.) situemos los
conjuntos comparados, siempre y cuando tales
conjuntos parezcan equiparables. Todo ello redun-
da en una imagen coherente, verosímil y empírica-
mente contrastable a la que remitir los datos mane-
jados. Ha de entenderse, por tanto, que el recurso
aparentemente indiscriminado a toda esa variopin-
ta serie de fuentes no tiene otro objeto más que el
de ilustrar la plasmación del modelo, es decir, su
funcionamiento real en el conjunto de las socieda-
des traídas a colación. Si a las semejanzas mencio-
nadas se suma, como en nuestro caso, el común de-
nominador de la lengua, ello añade un factor de
comparación de mayor alcance, por cuanto la len-
gua –ya suena tópico decirlo– no sólo es el vehícu-
lo de comunicación por definición sino también de
identidad cultural. En este sentido, el calificativo
“céltico” apuesto a ciertas sociedades de jefatura
de la Europa protohistórica no pretende sino indi-
car que es posible identificar a través del registro
lingüístico céltico las concurrencias culturales que
se dan entre aquellas sociedades en diferentes con-
textos geográficos y/o históricos.

4. Lingüística y mitología

Del apoyo de una perspectiva que privilegia la
identidad lingüística o, en cualquier caso, la len-
gua, como función privilegiada en el estudio de los
sistemas socio-políticos, no es difícil deducir que
nos situamos en campos de investigación favora-
bles a la consideración de los llamados “ciclos lar-
gos” (menos inmóviles o atemporales de lo que se
supone); es decir, afines a la Antropología Estruc-
tural, y no menos a una Antropología Histórica en
la que estructura y contingencia deben comple-
mentarse para dar mejor razón de las múltiples di-
mensiones de lo real16.

Dentro de este campo siempre se han destacado
los estudios de religión y mitología (para los que el
método lingüístico es completamente irrenuncia-
ble). Lejos de cualquier primera impresión, lo que
han demostrado estos estudios es que las ideas ex-
presadas a través de estos dos ámbitos de la ideo-
logía, a su vez interdependientes, se relacionan es-
trechamente con las instituciones que refieren y,
sobre todo, cuyas prácticas sociales normalizan y
justifican17. La expresión “sociedad heroica” alude
precisamente a la caracterización en términos ideo-

Un círculo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Península Ibérica

161 Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



lógicos de las jefaturas. Sahlins (1988: 47 ss.) pro-
puso una redefinición de la expresión acuñada a
principios del s. XX por Chadwick18, para distinguir
aquellas formaciones socio-políticas en las que,
precisamente en virtud de un principio de ordena-
ción jerárquica primordial, el mito y la realidad se
confunden por completo; es decir, en la que, al mo-
do de la sociedad homérica, el contacto entre dio-
ses y humanos se vive y siente como experiencia
cotidiana. La relación dialéctica entre mito y reali-
dad alcanza aquí una definición más precisa que la
avanzada en su día por Lévi-Strauss al enfatizar,
más que el valor metafórico del mito en la expre-
sión de lo real, su propiedad “performativa”, es de-
cir, la capacidad de la ideología para interactuar
con las instituciones para incluso transformarlas.
La ideología, por tanto, no sólo justifica la acción
sino que se proyecta sobre ella para dirigirla; por lo
mismo, el mito no se entiende más como estructu-
ra inmóvil sino como factor de cambio, es decir,
como agente histórico19.

Considerando esta relación recíproca entre idea
y acción, el punto de partida para el análisis de una
sociedad dada será precisar el contexto en el que tie-
nen sentido determinados elementos conceptuales o
simbólicos, y no otros, para intentar descubrir qué
reglas de acción, y no otras, son pertinentes dentro
del entramado ideológico previamente definido.

Desde estos presupuestos, me planteé indagar
sobre las posibilidades que en este sentido ofrecía
el estudio de la onomástica indígena galaica (teo-,
antro- y toponímica), con el fin de averiguar qué
clase de valores transmitían sus etimologías (sobre
el valor socialmente significativo del nombre pro-
pio en las sociedades arcaicas, Brañas 1999, 2000)
A partir de un número reducido de ejemplos se pu-
do comprobar que remitían frecuentemente a for-
mas conocidas en otros ámbitos lingüísticos célti-
cos. Y, como cabía esperar también a partir de estos
paralelos, muchos de ellos transmitían significados
expresivos de diferencias sociales y méritos en el
terreno militar. De los resultados obtenidos se de-
ducían referencias a un contexto social de cuyo ca-
rácter jerárquico y heroico, en fin, cabían pocas du-
das. Una vez establecido aquel, no cabía sino pro-
poner como hipótesis la posibilidad de que tam-
bién los castrexos actuasen de acuerdo con las pau-
tas marcadas por el sistema simbólico reflejado en
su onomástica: es decir, a la manera de grupos je-
rárquicamente constituidos y no exentos de voca-
ción guerrera.

Como datos extra-lingüísticos se invocaban los
tradicionalmente recurridos al efecto; síntoma de
su carácter guerrero serían las fortificaciones cas-
treñas, las estatuas de guerreros, algunas fuentes
textuales y las monedas lucenses acuñadas con los
iconos del triunfo sobre las poblaciones indígenas
(escudo caetra, puñal, falcata...); indicios de la je-
rarquización social serían los característicos signos
materiales de prestigio en metales nobles (torques,
diademas, etc.) y otras, aunque débiles, noticias
textuales (referencia estraboniana a la timé “digni-
dad” entre los montañeses hispanos). Pero para to-
do ello, cómo no, los arqueólogos manifiestan sus
reservas, por lo que se impone nuevamente su dis-
cusión.

1. Excepto objeciones relativas al origen ga-
laico-romano de las inscripciones que reflejan la
onomástica indígena, no conozco ninguna otra
que cuestione seriamente el valor socialmente
significativo de los nombres propios, aún vigen-
tes en época romana, de la sociedad castrexa. Y
si ese valor no se refuta, parece superfluo tener
que defender la legitimidad, como fuente de in-
formación sociológica para los tiempos prerro-
manos20, de un acervo onomástico indígena tra-
dicional y completamente ajeno a la Romani-
dad. En fin, a no ser que se suponga que los
nombres indígenas analizados hayan surgido es-
pontáneamente tras la Conquista, la refutación
de la mencionada objeción cronológica no me-
rece mayor esfuerzo.

2. Semejante argumento se puede esgrimir
para discutir el también negado carácter indíge-
na y tradicional de la referida iconografía gue-
rrera: explíquese cómo la Romanización pudo
inducir la creación de una panoplia ideal ajena a
la propia imaginería romana. Por el contrario,
pensar que los galaicos habrían ideado tal pano-
plia para asimilarse a lo romano, es una even-
tualidad que la propia iconografía cuestiona, si
no niega (si la “asimilación”, como mecanismo
de aculturación, consiste en “hacer similar a”,
nuestras estatuas parecerían una auténtica cha-
puza). En definitiva, considero demasiado for-
zado pretender que la estatuaria galaica no figu-
ra prototipos guerreros anteriores a la Romani-
zación. A ello se añade la panoplia representada
en las acuñaciones monetales lucenses de la
caetra, en las que, como es propio de la propa-
ganda imperial, se exhiben los trofeos (armas)

Un círculo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Península Ibérica

162Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



de las poblaciones conquistadas. Por lo que se
refiere a las fortificaciones castrexas, las alter-
nativas funcionales que se han propuesto para
explicarlas no refutan de ningún modo su inter-
pretación como elementos defensivos, dejando
además en suspenso la respuesta a por qué se es-
cogerían precisamente elaborados sistemas de
murallas, fosos y parapetos (o se reforzarían
estos complejos en las zonas más vulnerables de
los castros, cf. Parcero 2002: 199), para hacer
los poblados visibles en el paisaje, evitar la dis-
gregación poblacional o actuar como elementos
definitorios del estatus o prestigio de sus habi-
tantes (según Peña 1997: 153-4 y Calo 1993:
97-102).

3. Respecto a los síntomas de jerarquización
social, supuestamente indetectables en el regis-
tro arqueológico, Parcero (2002: 211 ss.) ha de-
mostrado el funcionamiento del principio relati-
vista de que “depende cómo se mire”: la jerar-
quía de asentamientos entre grupos de castros
datables en la Segunda Edad del Hierro puede
darse de acuerdo a parámetros no identificables
a simple vista, lo que no significa que no res-
pondan a datos objetivamente comprobables.
Por lo que se refiere a la interpretación de las jo-
yas castreñas como algo diferente a objetos de
prestigio y símbolos de estatus individual, ello
supone una anomalía histórica y cultural para la
que no conozco paralelos. Además, la conside-
ración de los torques como inversión comunita-
ria y carente de sentido individual en la “pro-
puesta” final del artículo de Armbruster y Perea
(2000) parte del a priori del igualitarismo social
y de ningún modo se deduce del estudio tecno-
lógico previo a semejante conclusión (otras crí-
ticas en Parcero 2002: 221-2).
Resumiendo. La impresión general que se ex-

trae de las aproximaciones arqueológicas más re-
cientes es que se tiende a confundir lo inexistente
con los propios límites del método arqueológico.
Además, considero más que censurable que estas
debilidades se traduzcan en “datos objetivos”; si el
registro arqueológico es deficitario en este senti-
do21, ello no es obstáculo para que intentemos ha-
cer valer cierto sentido común en la interpretación
de estos objetos: o son romanos o no, y si no pare-
ce verosímil que lo sean, ¿por qué habrían surgido
de pronto, independientemente de cualquier tradi-
ción cultural? Ex nihilo nihil (gal.: “de onde non
hai non se pode sacar”).

5. De vuelta al problema jerárquico

Otra curiosa crítica a las jefaturas célticas cas-
trexas afirma lo siguiente: “esto ha dado lugar a una
cierta esquizofrenia interpretativa por la cual,
mientras las lecturas sociales pretenden recalcar el
peso de la comunidad como estructura de poder de
acuerdo con el registro arqueológico (clan cónico
de Brañas 1995; jefaturas germánicas de Parcero
1997), el recurso al universo simbólico céltico
obliga a suponer ideologías individualizadoras22 y
demostraciones de poder que son en gran medida
contradictorias con los sistemas sociales previa-
mente supuestos” (López y Sastre 2001).

De acuerdo con estos severos críticos23, no dis-
cuto que una buena definición del Estado suponga
discriminaciones de base económica, pues no pare-
ce discutible que, al monopolizar los medios de
producción, un grupo privilegiado pueda firme-
mente asentar las bases de su dominación política
y consolidar la estratificación social a partir de una
estructura fundada sobre la desigualdad. Y cuando
digo “consolidar” me refiero al hecho de que no
hay Estado conocido que surja directamente de re-
laciones igualitarias entre los miembros de la co-
munidad: la desigualdad preexiste al Estado lógica
y cronológicamente (y no se objeten cuestiones an-
ti-evolucionistas, porque de lo que tratamos es de
problemas estructurales), lo cual, irremediable-
mente, sugiere peculiares sistemas socio-políticos
integrales (no segmentarios), que es preciso definir.

El amigo C. Parcero sale ipso facto airoso de la
crítica, puesto que no hay nada de contradictorio
entre una jefatura germánica y una céltica (¿no son
ambas jefaturas?). El clan cónico, por el contrario,
quizás necesita ciertas aclaraciones. Cuando en mi
tesis de licenciatura propuse la verosimilitud de un
clan cónico en el contexto castrexo (a modo sim-
plemente ilustrativo, Brañas 1995: 304) más que
nada pretendía demostrar el hecho, por entonces
discutido, de que una organización gentilicia –hoy
diríamos “parental”–, formalmente clánica, es com-
pletamente capaz de generar un sistema político je-
rárquico y un territorio perfectamente delimitado, a
pesar de lo cual tampoco se trataba de una sociedad
estatal. Partiendo de este modelo, etnográficamen-
te contrastado, se imponían algunas consideracio-
nes (desarrolladas en Brañas 1999): puesto que el
sistema no mostraba ninguna incompatibilidad es-
tructural con la definición política y territorial del
grupo o las desigualdades socio-económicas en su

Un círculo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Península Ibérica

163 Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



interior, cabía preguntarse por la naturaleza de un
poder político no obstante independiente del “con-
trol estratégico de los medios de producción” (pro-
blema sin duda suscitado por la estrechez domi-
nante en la definición de los sistemas socio-econó-
micos).

La respuesta, al cabo, vendría dada por la propia
definición del clan cónico como expresión, en tér-
minos de parentesco, de una “alta estrategia del sis-
tema caciquil” o jefatura (Sahlins 1984). La etno-
grafía sobre estas sociedades establece de modo in-
controvertible la condición desigual de los indivi-
duos, a pesar de lo cual no se pierde de vista la
consideración de la comunidad como una “estruc-
tura de poder”, aunque no exenta de ambigüeda-
des24. En cualquier caso, es posible situar la posi-
ción privilegiada del jefe en la concentración de los
circuitos de intercambio de bienes, de mujeres e in-
cluso de la palabra política, en el sentido de que
centraliza también, por medio de sus discursos, las
tendencias del sentir y voluntad populares (sobre
las que se espera que ejerza influencia, pero nunca
coacción: de ahí el requisito de la elocuencia del
jefe). Esta lectura en términos de comunicación so-
bre las estrategias de poder del jefe (Clastres: 1974),
coincide en gran medida con la que hace Veyne
(1990) sobre el discurso ideológico latente en la
política del emperador Nerón, del que sorprenden
sus asombrosas similitudes con las “formas” de los
jefes arcaicos (como el hacerse merecedor del res-
peto y la admiración del pueblo exhibiendo sus
aristocráticas virtudes: superioridad moral y en-
cantos personales25). Una diferencia fundamental
entre ambas formaciones aparece, sin embargo, en
la capacidad del emperador de alienar, no sólo las
conciencias de sus súbditos, sino también sus ri-
quezas (sin contraprestación directa, o diferida, ni
posibilidad de reclamarla).

Pero, ateniéndonos a una distinción económica
más clásica entre estados y jefaturas, vale la pro-
puesta por M. Sahlins según la cual, mientras que
los señores feudales y los burgueses ejercen su do-
minación sobre las personas a través de sus dere-
chos sobre las cosas, los jefes adquieren derecho
sobre las cosas a través del sometimiento de las
personas, lo que supone la apropiación autorizada
del producto del trabajo de los otros, pero no la pri-
vación de sus derechos de posesión sobre los me-
dios de producción (Sahlins: 1983: 109; sobre la
naturaleza económica de la diferencia en general
Gluckman 1978: 66-7; Godelier 1984: 263-82;

Fried 1985: 141-2). Esta sustancial diferencia es la
que, a mi juicio, no permite hablar con propiedad
de “explotación económica” en las jefaturas.

Mas, si la noción clásica de explotación no ex-
plica toda forma de desigualdad socio-económica,
y la ideología no encubre tales diferencias sino to-
do lo contrario (pensemos en la “ideología triparti-
ta”, jerárquica, de Dumézil), ¿Podremos imaginar
sociedad coherente con tales premisas? Sí, si parti-
mos de postulados, diríamos, “inconmensurables”
con las teorías economicistas que reducen toda for-
ma de interacción social a sus respectivas, reales o
supuestas, relaciones de producción. Tales postula-
dos son básicamente deudores de la teoría del don
de M. Mauss (la comunidad como sistema de inter-
cambio) y de la teoría de la alianza de C. Lévi-
Strauss (siendo el prestigio el factor de diferencia-
ción social por excelencia, ese no actúa tanto a tra-
vés de la acumulación de bienes como de esposas,
descendientes y alianzas), de las que también se
hace eco Sahlins al sistematizar los mecanismos de
funcionamiento de la “reciprocidad” y la “redistri-
bución” en las sociedades jerárquicas.

Como resulta imposible resumir en tan pocas
páginas la pertinencia de estas teorías para la argu-
mentación (cf. Brañas 1999), se intentará dar res-
puesta al problema abordando directamente la
cuestión sobre la naturaleza de esta forma peculiar
de poder político: ¿dónde reside, entonces, la fuer-
za del poder del jefe?

En este punto es donde la mitología y el ritual
pueden contribuir a ofrecer una respuesta: el poder
del jefe reside en una especie de pacto social a tra-
vés del cual se crea la mutua dependencia entre él
y sus súbditos, al tiempo que se establecen inflexi-
blemente los límites y condiciones éticas de su
ejercicio (todo lo cual obtiene su precisa represen-
tación en los rituales de entronización de los reyes
indoeuropeos, en los que se figura el matrimonio
simbólico entre el rey y el reino –o territorio de la
comunidad–, y aquel proclama bajo juramento los
compromisos adquiridos con el pueblo).

Las ideologías indoeuropeas, en general, repre-
sentan el surgimiento del “soberano” o jefe, como
la irrupción violenta en el grupo de un individuo
que, a través de su anómala ingerencia o actuación
(bien como fruto de incesto, bien como parricida, o
incluso como extranjero) destruye la dinámica de
los intercambios normativos dentro de la comuni-
dad de parientes, es decir, rompe el flujo normal de
las reciprocidades: el incesto coarta el intercambio

Un círculo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Península Ibérica

164Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



matrimonial entre grupos; el parricidio niega el
sentido más elemental de las solidaridades familia-
res, y el extranjero es un personaje, por definición,
privado de vínculos sociales (por si fuera poco, el
rey indio mata ritualmente durante el rajasuya a un
pariente o afín, aquel con respecto al cual debe
afirmarse en la competencia por el poder) La jefa-
tura se expresa ideológicamente, por tanto, como
violación suprema de las leyes del parentesco. He
aquí la comprobación palmaria de la conciencia
social acerca de la perturbación que produce el sur-
gimiento de la “autoridad política” en el seno de
una comunidad de iguales. Su representación en
forma de atentado contra el parentesco explica
también por qué las jefaturas nunca alcanzan a su-
perar su dependencia respecto a este orden: por
más que instituya y justifique diferencias jerárqui-
cas, nunca puede exceder los límites éticos que el
sistema impone a sus representantes en cuanto “pa-
rientes superiores”: su posición de privilegio está
condicionada por el resarcimiento de la subordina-
ción y desventajas políticas y económicas que in-
flige sobre sus parientes y/o iguales (Brañas 1999). 

Pero además de que es común que las clientelas
de los jefes se recluten entre parientes próximos, y
por ello se vea obligado a mantener con ellos rela-
ciones de “cierta” reciprocidad, su gobierno tam-
bién se ve constreñido por un ideal de Justicia (Ley
Universal, “Verdad” o como quiera llamarse26) que
tiende a nivelar las diferencias jerárquicas con los
súbditos, en general, a través de los siguientes me-
canismos (equivalentes a los requisitos que el pue-
blo exige a sus gobernantes electos):

- El jefe debe ser justo. Es su cometido asegu-
rar el sistema de rangos tratando a todo el mun-
do según su dignidad. Sus juicios justos son ga-
rantía de orden y prosperidad; por el contrario,
el quebranto de la justicia es causa de caos y de-
solación. La rebelión popular y el consiguiente
asesinato del jefe injusto no sólo es una imagen
mítica común, sino también práctica habitual en
los sistemas de jefatura.

- El jefe debe ser generoso. La generosidad es
condición imprescindible del cargo y expresión
ética de su función económica redistribuidora.
Por ello, la relación de los jefes con la riqueza
suele ser bastante inestable, e incluso fugaz.
Veamos un ejemplo. Se conoce la institución ir-
landesa del slógad (tanto en el plano mítico co-
mo real, jurídicamente regulada) que consiste
en la formación de bandas de guerreros en torno

al rey, tanto para asegurar la integridad del terri-
torio como para emprender razzias contra po-
blaciones vecinas con el único objeto de obtener
suculentos botines (especialmente cabezas de
ganado). La necesidad estructural de tal práctica
se explica por la necesidad del rey de mantener
los gastos suntuarios a que obliga el manteni-
miento de su séquito de guerreros, pero también
para garantizar el cumplimiento de sus funcio-
nes redistributivas en general.

- El jefe debe someterse al control de la clase
sacerdotal. La institución de la censura nace en
estas sociedades como facultad específica de los
sacerdotes destinada a garantizar la estabilidad
de la jerarquía y asegurar el recto comporta-
miento de los gobernantes: el poeta satirista está
reconocido en las leyes irlandesas y posee co-
rrelatos míticos precisos; la amenaza de sus sáti-
ras e imprecaciones debe disuadir de la trans-
gresión de las normas (Brañas 1999).
No estoy convencida de que a través de estas

aclaraciones sobre el contenido del modelo mane-
jado se disipen todas las sospechas sobre posibles
esquizofrenias. De hecho, no puede negarse que
entre las jefaturas etnográficas se pueden dar múl-
tiples variantes: desde las jefaturas llamadas “si-
tuacionales”, caracterizadas por la inestabilidad de
las posiciones de prestigio, hasta las jefaturas más
complejas, en las que comienzan a surgir relacio-
nes cuasi-feudales y se imponen los cargos heredi-
tarios. El sub-modelo concreto que convenga a la
sociedad castrexa no me parece fácil de determinar
a partir de los datos disponibles. De hecho, todo lo
que me había propuesto en los trabajos criticados
era alcanzar conclusiones tan generales como el
carácter jerárquico del sistema social y la conve-
niencia de una figura política central y redistribui-
dora cuyo poder estuviese fuertemente limitado
por los “mecanismos compensatorios de las dife-
rencias jerárquicas” bosquejados anteriormente.
De todas formas, si no siempre es posible que la
comunidad en este sistema constituya una estructu-
ra de poder equivalente a la que mejor conviene a
una sociedad segmentaria, también es cierto que
las debilidades inherentes al cargo del jefe y la
atenta vigilancia a la que se ve sometido por parte
de las instituciones creadas para controlar su poder,
tampoco parecen propias de una estructura es-
tatal27. En fin, una ambigüedad difícil de resolver
expresa el peculiar carácter de los sistemas de jefa-
tura.

Un círculo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Península Ibérica

165 Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



En cualquier caso, debe quedar claro que las
afirmaciones sobre la estructura de explotación y
el sistema de clases en las jefaturas célticas no se
confirman por sí mismas de sólo reiterarlas (y aun-
que no se desconocen póleis célticas en período
protohistórico, evidentemente no es éste el tipo de
sociedades que estamos tratando). Además, no al-
canzo a comprender por qué se insiste en que un
modelo diseñado para explicar estas particularida-
des pretendiese reflejar, al mismo tiempo, una so-
ciedad estatal. A no ser, como sospecho, que los
problemas de ambigüedad antes comentados sean
la causa de un malentendido.

6. Resumiendo...

La panorámica general de la Cultura Castrexa
desde el punto de vista arqueológico se resume en
los siguientes puntos: 

- vivían en el seno de familias nucleares (es de-
cir, como la nuestra), a pesar de lo cual sus pobla-
dos conformaban grupos exógamos;

- éstos constituían segmentos socio-políticos au-
tónomos entre los cuales no se detectan relaciones
de cualquier naturaleza (aunque se suponen entida-
des superiores –los populi) 

- se consideran grupos de campesinos pacíficos
y básicamente igualitarios; por tanto: 

- no existían grupos funcionalmente diferen-
ciados de la masa de productores (la panoplia
militar indígena es un misterio surgido duran-
te la Romanización)

- construían complejos sistemas de fortifica-
ción con innumerables fines, entre los cuales
la defensa no era el más relevante (altas mura-
llas, profundos fosos excavados en la roca, pa-
rapetos de varios metros, piedras hincadas,
etc., son estructuras definitorias de los límites
y del prestigio –categoría jerárquica– de unos
grupos no obstante pacíficos y básicamente
igualitarios).

- las numerosas piezas de orfebrería no repre-
sentan aquí tradicionales signos externos de estatus
y prestigio individual, sino propiedad colectiva de
los habitantes del castro.

- la posibilidad de aportes de población proce-
dentes del exterior (invasiones o migraciones de
cualquier relevancia) se propone desde un pericli-
tada concepción histórico-cultural de los procesos

de cambio social, y tampoco obtiene refrendo en el
registro arqueológico. La celticidad lingüística es
un epifenómeno que no merece la atención de los
arqueólogos.

7. Reflexión final

Decía J.A. Barceló (ver cita supra) que “en muy
pocos casos se ha intentado reevaluar las teorías
antropológicas a la luz de los descubrimientos ar-
queológicos”. Si el cuadro descrito no ofrece una
buena ocasión para ello, me inclino por imaginar
una sociedad procedente del Espacio Exterior. Mi
imaginación se desborda, sin duda, porque no co-
nozco, pero tampoco se me proporcionan, referen-
tes empíricos conocidos. Yo soy de la opinión de
que si la arqueología no nos ayuda, nosotros debe-
mos ayudar a la arqueología. Ello se debe, en este
caso, a que no me convencen las metodologías em-
piristas que subordinan el modelo (o la teoría) a los
“enunciados observacionales”, puesto que nada ga-
rantiza que “n” observaciones den cuenta de la rea-
lidad si el inobservado –o despreciado– “n + 1”
dan al traste con todo.

Si somos conscientes del carácter meramente
analítico de la teoría, podremos negar o atenernos
a sus postulados, pero probablemente evitaremos
el factor inconsciente que opera generalmente en la
construcción de los datos a partir de los objetos en
bruto. A través de la deducción también se cons-
truye el “saber positivo”, con la ventaja de que la
teoría es mucho más susceptible de contrastación
(o empíricamente refutable), mientras que la in-
ducción empírica está sujeta a un número infinito
de experimentos cuyo alcance se agota con la pa-
ciencia –en el mejor de los casos– de los experi-
mentadores. Sin duda, compartiría esta opinión el
“pavo inductivista” de Bertrand Russell, el cual,
tras numerosas y rutinarias jornadas de experimen-
tada sobrealimentación, acabó sus días inopinada y
trágicamente la noche de Navidad.

Rosa Brañas

Museo Arqueolóxico e Histórico 
“Castelo de San Antón” (A Coruña)

rosabranas@hotmail.com

Un círculo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Península Ibérica

166Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



NOTAS

1. Barceló 2001: 56 (las itálicas son mías).

2. Los llamados “autoctonistas” son aquellos que defienden el surgimiento y desarrollo de la sociedad castrexa galaica sin
cualquier tipo de ingerencia o influencia exterior importante desde finales de la Edad del Bronce. 

3. Los grupos superiores a la familia pero inferiores a la unidad étnica traducida en términos políticos y jurídicos latinos como
populus o civitas. En la epigrafía latina se expresan mediante el famoso signo epigráfico en forma de “C” invertida (v.g:
“Eburia Calueni f(ilia) Celtica Sup(ertamarica) ⊃ Lubri: Eburia hija de Calueno, Céltica Supertamarica, del castro *Lubris).

4. En la teoría evolucionista, lo “político-territorial” operaba por oposición con respecto a lo “gentilicio”, como si alguna so-
ciedad humana alguna vez hubiese estado desprovista de las dimensiones “política” y/o “territorio” (incluidas las fundadas
en el parentesco).

5. La autonomía y libertad de movimientos de la familia nuclear en las “sociedades de banda”, constituye una peculiaridad
de este tipo de sociedades difícil de trasladar a las campesinas sedentarizadas, definidas por su dependencia respecto a las
solidariedades derivadas tanto del parentesco como de la vecindad. 

6. A este respecto, es ilustrativo el estatuto del “desvinculado” en el mundo homérico, “la más baja criatura de la Tierra que
podía imaginarse Aquiles” (Finley 1961: 66-8).

7. Por eso Lévi-Strauss prefiere denominar a la familia nuclear restringida, pues “caben pocas dudas de que [su] resultado
procede, en gran parte, de la reducción a un grupo mínimo cuya vigencia legal, en el pasado de nuestras instituciones, resi-
dió durante siglos en grupos mucho más vastos” (Lévi-Strauss et al. 1974: 27); en el mismo sentido: “Si la familia nuclear
(un conjunto de padres e hijos) es asumida como la estructura básica de los sistemas de parentesco, entonces muchos mode-
los tribales y “arcaicos” parecen anormales” (Boon 1982: 93).

8. Hay que tener en cuenta que, en sociedades fundadas en el parentesco, los derechos sobre los medios de producción depen-
den básicamente de las líneas de descendencia o de posiciones genealógicas. Los derechos ligados al lugar de nacimiento sin
mediar filiación (descendencia directa) o afinidad (parentesco por alianza –matrimonio-), son prerrogativa de ciudadanos
nacidos en territorio estatal. En otras palabras, un pariente foráneo puede tener derechos preferentes sobre la tierra del grupo
local frente a los residentes. Por la misma razón, los lazos familiares se imponen en las alianzas políticas frente a considera-
ciones de otra naturaleza. La independencia del grupo local se desvanece a menudo ante las leyes dictadas por el parentesco.

9. La posibilidad de que una comunidad local funcione per se como grupo exógamo (Fernández-Posse y Sánchez 1998) inde-
pendientemente de una organización clasificatoria de los grupos de descendencia (conjuntos extensos de parientes escogidos
a través de genealogía y sexo), me resulta completamente desconocida en la literatura antropológica.

10. Los modelos son construcciones teóricas no enteramente reductibles a la realidad empírica, sino más bien simplificacio-
nes de la misma (equivalentes a los “tipos ideales” de M. Weber). Se construyen con fines heurísticos, es decir, con el obje-
to de describir y explicar grupos de fenómenos concurrentes entre diferentes sociedades. En la teoría estructuralista es difí-
cil distinguir entre modelo y estructura, porque ambas pretenden dar cuenta sintéticamente de la serie de relaciones ordena-
das y constantes que subyacen a la configuración de las formaciones sociales, o a representaciones particulares de las mis-
mas (cf. Lévi-Strauss 1968: 249-89).

11. La incongruencia que, en este sentido, los mismos autores reconocen, habría que remitirla no a la falta de referentes pre-
históricos (1998: 134), sino a la impropiedad del modelo escogido.

12. Por otra parte, nuevas categorías antropológicas como “sistemas agrarios segmentarios”, “campesinado primitivo”, etc.,
me parecen deudoras de la interpretación marxiana de la “comunidad rural” o “comuna agrícola” en el modo de producción
asiático despótico, de las que Marx abstrae la importancia del Estado, en el que sin embargo se integran como las “folk socie-
ties” en la Europa moderna. Puede verse una exposición y crítica de este modelo en Dumont 1989: 103 s, 1966: 202-33; expo-
sición detallada en Brañas 1999.

13. Utilizo la expresión “identidad cultural” con valor analítico, entendiendo entonces un conjunto de rasgos significativos
(es decir, diferenciales respecto a otros conjuntos equivalentes) percibidos por el investigador como características cultura-
les específicas y comunes a varios individuos o grupos humanos.

14. Para dar una idea de la magnitud de dichos reinos “medievales”, se ha calculado una media de extensión de unos 16 Km.
de diámetro (Patterson 1995: 130).

Un círculo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Península Ibérica

167 Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



15. En cuanto ciencia de la comparación, la Antropología, de la que “esta” historia toma en préstamo sus modelos, no reco-
noce más límites que los impuestos por los objetivos del método –incluso aunque no se llegue al extremo de Detienne de
Comparar lo incomparable (2001), recomendable obra subtitulada “Alegato en favor de una ciencia histórica comparada”.

16. “Conocer la estructura es adquirir los medios de entender el estado de las posiciones y de las tomas de posición, pero
también el futuro, la evolución, probable de posiciones y de las tomas de posición. En suma, como no me canso de repetir,
el análisis de la estructura, la estática, y el análisis del cambio, la dinámica, son indisociables” (Bourdieu 2003: 109-10)

17. Para una visión del mito como parte de “lo real”, al que se une no tanto como “re-presentación” sino dialécticamente, es
esencial el estudio de Lévi-Strauss “La Gesta de Asdiwal” (1979: 142-89).

18. Que recubría la morganiana “democracia militar”, refiriendo las formaciones sociales históricas –homérica, germánica,
etc– en las que se destacaba el protagonismo social de los héroes guerreros.

19. La posibilidad de que la “ideología” (sistema de valores, ideas y creencias organizadas que dan cuenta de una cosmolo-
gía o visión del mundo) funcione como la infraestructura que dirige la acción social y a partir de la cual incluso se desarro-
llen determinados sistemas socio-económicos, me parece comprobada desde el clásico de Max Weber de 1901, cuyo objeti-
vo habría sido estudiar cómo “las ideas alcanzan eficiencia histórica” (1969: 106, 78). 
Abundando en la argumentación, afirmaba Dumont (1987: 237) que “al no separar a priori ideas y valores, permanecemos
más cerca de la relación real, en las sociedades no modernas, entre el pensamiento y el acto, mientras que un análisis inte-
lectualista o positivista tiende a destruir esta relación [...] Desde el punto de vista comparativo, el pensamiento moderno es
excepcional, debido a que separa, a partir de Kant, ser y deber ser, hecho y valor”, razón por la cual nos resulta tan difícil
reconocer su interdependencia en el plano de las realizaciones prácticas.

20. El mundo castrexo prerromano se corresponde desde el punto de vista de la Historia Antigua con el período protohis-
tórico, refiriendo por tanto la etapa que se nos da a conocer indirectamente a través de textos escritos (no anterior a las pri-
meras menciones de las campañas de Cepión y Bruto, entorno a 138 a.C., Apiano Iber. 70, 73-74).

21. Las joyas castrexas suelen aparecer fuera de contexto, y nunca sabremos si la estatuaria se representaba en materiales
perecederos –o no, lo cual tampoco cuestiona la posibilidad de que su referente se expresase por otros medios; en la onomás-
tica, por ejemplo.

22. Sobre este aspecto, recuérdese la relación establecida por Dumont entre “jerárquico” y “holístico”.

23. De cuya competencia psiquiátrica, no obstante, permítaseme que dude: si César Parcero y yo compartimos el mismo espe-
jismo, mejor se nos diagnosticaría una “folie à deux”.

24. No en vano, la invención de la categoría “jefatura” vino impuesta por la imposibilidad de reducir estas formaciones socia-
les ni a sistemas segmentarios ni a estatales, de cuyos modelos comparten rasgos proporcionales a su grado de desarrollo.
Sobre la comunidad como “estructura de poder” en las jefaturas amerindias, baste con invocar la obra de Clastres (1974). 

25. Pues, en efecto, tanto la persuasión como la fascinación que se ejerce sobre los otros, constituyen importantes factores
de dominación (en la Sociología de la Dominación weberiana, “el poder” no es más que una forma de influencia especial-
mente persuasiva).

26. Sastre (2001: 92) nos critica a los celtistas el que sólo prestemos atención a la ideología aristocrática y que la demos por
“aceptada y asumida por todos los sectores sociales como justa, sin dejar resquicio a ningún tipo de conflicto u oposición”.
Y en efecto, así justamente yo lo entiendo, y no sólo por que la aristocracia universalice siempre sus valores (que el humil-
de asume como propios, Veyne 1990), sino también porque de ello dan cuenta los estudios centrados en el funcionamiento
de la Ley Universal en las ideologías holísticas, donde la totalidad que representa no deja espacio para la disidencia política
(Dumont 1987). Pensemos en cualquier sociedad fundamentalista actual, y demuéstrese a partir de qué criterios pueda sur-
gir una crítica interna al propio sistema sin recurrir a posiciones individualistas (incluso de racionalidad occidental), es decir,
externas respecto a la sociedad en cuestión. ¿Concebimos eventualidad semejante en el mundo castrexo, y como protagonis-
ta a la “clase campesina”? ¡Ya puestos, traslademos a este mundo la posibilidad de una auténtica revolución social!

27. Por otra parte, el “caos cosmológico” al que se enfrenta una jefatura ante la súbita pérdida del jefe (con cuyo poder a
menudo se confunde el territorio mismo) da una idea acerca de la dependencia de la comunidad respecto a una figura digna
del cargo. Semejante posibilidad es automáticamente atajada por el Estado, cuyo aparato administrativo o burocrático garan-
tiza de modo autónomo la reproducción del sistema.

Un círculo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Península Ibérica

168Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ARMBRUSTER, B.; PEREA, A. (2000): Macizo/ hueco, soldado/ fundido, morfología/ tecnología. El ámbito tecnológico
castreño a través de los torques con remate en doble escocia. Trabajos de Prehistoria, 57-1: 97-114.

BARCELÓ, J.A. (2001): Técnicas de Inteligencia en Arqueología. Su uso en el estudio de las formas de interacción so-
cial durante la Edad del Bronce. La Edad del Bronce, ¿Primera Edad de Oro de España?. Sociedad, Economía e
Ideología (M. Ruiz-Gálvez, coord.), Crítica/Arqueología, Barcelona: 55-84.

BELTRÁN LLORIS, F. (1988): Un espejismo historiográfico. Las organizaciones gentilicias hispanas. I Congreso Penin-
sular de Historia Antigua, vol II, Santiago de Compostela: 197-237.

BERMEJO BARRERA, J.C. (1984): O pobo nunca tivo a razón. I Coloquio de Antropoloxía de Galicia, Sada: 7-14.
BOON, J.A. (1982): Other Tribes, Other Scribes. Symbolic Anthropology in the Comparative Study of Cultures,

Histories, Religions and Texts. Cambridge University Press, Cambridge.
Bourdieu, P. (2003): El oficio de científico. Ciencia de la ciencia y reflexividad. Anagrama, Barcelona.
BRAÑAS, R. (1995): Indíxenas e Romanos na Galicia Céltica. Follas Novas, Santiago.
BRAÑAS, R. (1999): A organización socio-política do mundo castrexo. Tesis Doctoral inédita, Universidade de Santia-

go de Compostela.
BRAÑAS, R. (2000): Deuses, Heroes e Lugares Sagrados na Cultura Castrexa. Sotelo Blanco, Santiago.
CALO LOURIDO, F. (1993): A cultura castrexa. A Nosa Terra, Vigo.
CLASTRES, P. (1974): A sociedade contra o Estado. Ediçôes 70, Porto.
DETIENNE, M. (2001): Comparar lo incomparable. Alegato a favor de una ciencia histórica comparada. Península,

Barcelona.
DUMONT, L. (1966): Homo Hierarchicus. Essay sur le système des castes. Gallimard, Paris.
DUMONT, L. (1987): Ensayos sobre el individualismo. Alianza Universidad, Madrid.
DUMONT, L. (1989): La civilización india y nosotros. Alianza Universidad, Madrid.
FERNÁNDEZ-POSSE, M.J.; SÁNCHEZ-PALENCIA, F.J. (1998): Las comunidades campesinas en la cultura castreña. Traba-

jos de Prehistoria, 55-2: 127-50.
FINLEY, M.I. (1961): El mundo de Odiseo. FCE, Madrid.
FRIED, M.H. (1985 [1960]): Sobre la evolución de la estratificación social y del Estado. Antropología política (J.R.

Llobera, comp.), Anagrama, Barcelona: 133-51.
GARCÍA QUINTELA, M.V. (1999): Mitología y mitos de la Hispania Prerromana III. Akal, Madrid. 
GARCÍA QUINTELA, M.V. (2002): La organización socio-política de los Populi del Nororeste de la Península Ibérica.

Un estudio de antropología política histórica comparada. TAPA (Traballos de Arqueoloxía e Patrimonio), Santiago.
GLUCKMAN, M. (1978): Política, derecho y ritual en la sociedad tribal. Akal, Madrid.
GONZÁLEZ RUIBAL, A. (2000): Joaquín Caridad Arias (1999): Cultos y divinidades de la Galicia prerromana a través

de la toponimia. Complutum, 11: 327-9.
GODELIER, 1984: Lo ideal y lo material. Taurus, Madrid.
LÉVI-STRAUSS, C. (1973): Antropología Estructural. Eudeba, Buenos Aires.
LÉVI-STRAUSS, C. (1979): Antropología Estructural. Mito, Sociedad, Humanidades. Siglo XXI, Madrid.
LÉVI-STRAUSS, C.; SPIRO, M.E.; GOUGH, K. (1974): Polémica sobre el origen y la universalidad de la familia. Cuader-

nos Anagrama, Barcelona.
LÓPEZ JIMÉNEZ, O.; SASTRE PRATS, I. (2001): Europa en la creación de los modelos célticos en España: el síndrome

del patito feo. ArqueoWeb 3 (3).
LLINARES, Mª M.(1990): Mouros, ánimas, demonios. Akal, Madrid.
PARCERO OUBIÑA, C. (2002): La construcción del paisaje social en la Edad del Hierro del Noroeste Ibérico. Fundación

F.M. Ortegalia, Ortigueira.
PATTERSON, N.T. (1995): Clans are not primordial: pre-Viking Irish society and the modelling of pre-Roman societies

in northern Europe. Celtic Chiefdom, Celtic State (B.Arnold y D.B.Gibson, eds.), Cambridge University Press,
Cambridge: 129-36.

PEÑA SANTOS, A. DE LA (1997): Os pobos castrexos antes da conquista romana. O feito diferencial galego na Historia:
143-91.

SAHLINS, M. (1983): Economía de la Edad de Piedra. Akal, Madrid.
SAHLINS, M. (1984): Las sociedades tribales. Labor, Barcelona.
SAHLINS, M. (1988): Islas de historia. La muerte del capitán Cook. Metáfora, antropología e historia. Gedisa, Barcelona.
SASTRE PRATS, I. (2001): Las formaciones sociales rurales de la Asturia romana. Ediciones Clásicas, Madrid.
VEYNE, P. (1990): El individuo herido en el corazón por el poder público. Sobre el individuo. Paidos, Barcelona: 9-24.
WEBER, M. (1969 [1901]): La ética protestante y el espíritu del capitalismo. Península, Barcelona.

Un círculo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Península Ibérica

169 Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208




