


Un circulo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Peninsula Ibérica

“Desgraciadamente, muchos de nosotros hemos re-
currido a otras disciplinas de las ciencias sociales sin
el adecuado espiritu critico, considerando a la ar-
queologia como una “ciencia” de segundo orden que
debe aceptar sin rechistar lo que otros, mejor equipa-
dos, conocen mejor. De este modo, se han usado las
viejas teorias de Marcel Mauss, de Malinowski, de
Sahlins y de otros autores, como si se tratase de axio-
mas fundamentales de la dindmica social. En muy
pocos casos se ha intentado reevaluar las teorias
antropoldgicas a la luz de los descubrimientos ar-
queoldgicos”.

Juan Antonio Barceld*

En los ultimos afios se ha venido sembrando la
idea de que todos los investigadores gallegos espe-
cializados en el conocimiento del mundo protohis-
torico galaico sirven, de una u otra manera, a deter-
minados intereses extra-profesionales. Los celtis-
tas, entre los/las que me incluyo, estamos acostum-
brados, y casi resignados, a que nuestra labor se
mire siempre con recelo, pues, como es sabido, el
origen del celtismo en nuestra comunidad se asocia
con la reivindicacion de un particularismo racial y
cultural que pretendia legitimar las expectativas
nacionalistas de Galicia frente a la potencia caste-
llana invasora.

Sobre el componente indiscutiblemente xen6fo-
bo e interesadamente politico del celtismo historio-
gréfico gallego surgido en el siglo XIX, nunca se
cansara de insistir en sus publicaciones Antonio de
la Pefia Santos, uno de los arquedlogos gallegos
mas apasionadamente anti-celtistas del panorama
castrexo actual. Lo curioso de la vision de este au-
tor es que, en su opinidn, los celtistas actuales ya
no defienden intereses nacionalistas sino “euro-
peistas”, queriendo responder asi a las exigencias
ideoldgicas de la nueva Comunidad Europea, cuya
legitimidad pretenderia fundarse sobre unos ficti-
cios signos de identidad remontables a un pasado
prehistérico. Pero jlo que son las cosas!... como
buen “autoctonista” que es?y, quizas, por haber ver-
tido algunas de estas opiniones en un congreso titu-
lado “O feito diferencial Galego na Historia”, de
pronto se convierte nuestro autor en centro de sos-
pechas. En efecto, a través de una sorprendente
vuelta de tortilla, ahora son los autoctonistas los
grandes defensores del galleguismo y quienes, sin

Complutum, 2005, \ol. 16: 151-208

Arqgueologia versus Sentido Comun

disimulos, instrumentalizan la historia con el fin de
consolidar la idea nacional.

¢Qué estdq ocurriendo? Haciendo gala de una
irresponsabilidad e insensatez comparables a las de
quienes profieren graves acusaciones contra sus
colegas sin contrastar sus argumentos (¢conoce-
mos datos biograficos de los aludidos, tendencias
politicas, afirmaciones explicitas, etc?), se me ocu-
rre “lanzar la idea” de que esta nueva corriente, ex-
terna al mundo académico o profesional gallego, se
nutre de los postulados ideoldgicos del centralismo
espafiolista resurgido con fuerza en la Era Aznar,
segun los cuales todo intento de introducir elemen-
tos culturales heterogéneos en la gran y unitaria
Historia de Espafia puede ser objeto de anatema.
De este ejercicio pseudo-historiografico, de cuyo
contexto politico, sin embargo, pueden caber mini-
mas dudas, ¢Podemos sacar conclusiones validas
sobre el posicionamiento de los autores menciona-
dos? jNo! El buen hacer historiografico no lo reco-
mienda.

Por lo demas, resulta cuando menos chocante
que la cuestion céltica sea practicamente la Gnica
que suscita debates entre los especialistas, como si
las construcciones socioldgicas derivadas de los
estudios arqueoldgicos castrexos, tanto de los mas
recientes como aquellos de mayor proyeccion di-
vulgativa desde hace una década, estuviesen exen-
tas de problemas.

Estas paginas quieren ser, ante todo, una defen-
sa argumentada —a partir de las propias criticas— de
mi postura “celtista”, pero también, y en primer tér-
mino, un ejercicio de reflexion que ponga en evi-
dencia algunas dificultades derivadas de la practi-
ca arqueoldgica actual en territorio galaico.

Asi como en la pasada década de los 70 se ini-
cia el cuestionamiento de la larga tradicién histo-
riogréfica celtista y de las teorias invasionistas en
boga hasta el momento, la década siguiente supon-
dria para los estudios arqueoldgicos castrexos la
pérdida definitiva de cualquier anterior referente
epistémico. En efecto, a partir de ésta, y de forma
subita, decae tambiéen la interpretacién de las co-
munidades intermedias galaicas® en clave “gentili-
cia”, es decir, la consideracion de los grupos socia-
les habitantes de los castros como comunidades de
parientes, lo que contribuiria a ahondar todavia



Un circulo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Peninsula Ibérica

mas las diferencias de naturaleza entre nuestras
comunidades y las del resto de la Hispania céltica
(gentes, gentilitates, etc.) Tengo la sospecha de que
habria sido clave para esta ruptura el articulo pre-
sentado al Primer Congreso de Historia Antigua
por parte de F. Beltran Lloris titulado “Un espejis-
mo historiografico. Las organizaciones gentilicias
hispanas”, donde no sélo se criticaban los excesos
de la teoria gentilicia decimondnica, sino que se
descartaba toda posibilidad de entender las comu-
nidades castrexas en términos de parentesco.

Esta critica, formulada desde planteamientos
tanto histéricos como antropoldgicos, derivaba en
el refrendo de la, por entonces, reciente propuesta
avanzada por parte de G. Pereira Menaut sobre la
naturaleza de las comunidades castrexas como
“comunidades politico-territoriales”, categoria an-
tropolégica de raiz evolucionista que, de modo
contradictorio, perpetuaba la teoria gentilicia criti-
cada por Beltran Lloris’. A este contrasentido se
afiadia la aceptacion de la teoria pereiriana —que
insistia en la semejanza entre el castro galaico y la
civitas romana, lo que explicaria su facil y tempra-
na asimilacion— por parte de algunos arqueélogos,
no obstante convencidos del cardcter basicamente
igualitario de la sociedad castrexa (por ejemplo
Calo 1993: 176-7).

La naturaleza igualitaria de las comunidades ga-
laicas prerromanas (ahora definidas como “seg-
mentarias™) vuelve a defenderse hoy en dia desde
el campo de la Arqueologia, aunque, afortunada-
mente, prescindiendo de ese sin sentido y con el
mérito afiadido de intentar, por fin, reconciliar an-
tropologia e historia. Sin embargo, el temor a que
un exceso en este sentido no nos deje observar en
su plenitud la realidad del “cambio” frente a las
“estructuras” (historia versus antropologia) va a
ser lo que, a mi juicio, frustre en gran medida estos
timidos intentos de aproximacién interdisciplinar.

1. De la casa a la aldea

A través de la “lectura” del registro arqueoldgi-
co (Fernandez-Posse y Sanchez 1998) estos auto-
res inducen que la comunidad local castrexa (el
castro) estaba constituida por la concentracion de
diferentes familias nucleares, pues las reducidas
dimensiones de las estructuras domésticas (sean
simples o complejas, i.e., formando caserios) asi
parece sugerirlo.

157

Sin embargo. En términos socioldgicos, la “fa-
milia nuclear” designa, fundamentalmente, al gru-
po doméstico surgido tras la Revolucién Industrial
en Europa en el seno de la burguesia (hablamos de
“nuestra” familia: cényuges e hijos), diferente de
la familia tradicional que hasta ese momento res-
pondia al esquema de una “familia extendida” o de
tres generaciones (abuelos, padres, hijos, y consan-
guineos o afines desvinculados).

A excepcion de ciertas bandas de cazadores-re-
colectores, la viabilidad de una familia nuclear, en
sentido técnico, sélo es posible en condiciones so-
ciales, politicas y econémicas como las que el Es-
tado burgués es capaz de proporcionar a la familia
a través de sus servicios pablicos. Estamos hablan-
do de todas aquellas instituciones, escuelas, inter-
nados, orfanatos, clinicas, hospitales, asilos, mani-
comios, etc, a las que la familia extensa puede de-
legar todas sus funciones tradicionales. Ni que de-
cir tiene que ni siquiera el proletariado se podia
permitir el lujo de constituir familias nucleares en
el momento de su surgimiento, y tampoco es ca-
sualidad el hecho de que hasta practicamente hoy
en dia, al menos en la Galicia rural, la familia ex-
tensa o “casa-familia”, (en nuestra propia termino-
logia “casa”) constituya el nlcleo organizativo de
la aldea®.

Me gustaria creer que esta tendencia a hablar de
la familia nuclear en la sociedad castrexa se con-
forma con simplemente eludir el sentido técnico de
la expresion. Sin embargo, mucho me temo que de
lo que se trata, en realidad, es de asentar un dato ar-
queoldgico inductivo que acusa, por lo demas,
cierto presentismo. En efecto, la familia nuclear
parece inferirse a partir de la constatacion arqueo-
légica de unidades residenciales pequefias que pa-
recen, desde el punto de vista de la subsistencia,
autosuficientes, y también supuestamente “exclu-
yentes” desde el punto de vista parental respecto a
casas vecinas (1998: 135) Pero constituye un obs-
taculo a esta inferencia el hecho de que gran canti-
dad de sociedades etnograficas conocidas mani-
fiesten similares caracteristicas materiales (habita-
cién en chozas o caserios independientes) cuando
institucionalmente se incluyen en grupos de paren-
tesco mayores, sean familias extensas, sean lina-
jes... ¢Por qué? Porque todos aquellos individuos
en principio “desvinculados”, es decir, ancianos,
viudos sin hijos, solteros/as, huérfanos, enfermos
crénicos, extranjeros, etc., necesitan agrupaciones
familiares que permitan su integracién social. La

Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



Un circulo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Peninsula Ibérica

familia nuclear puede legalmente inhibirse del aco-
gimiento de estos individuos, porque ello es tarea
del Estado; paraddjicamente, sélo el Estado mo-
derno es capaz de crear ingentes masas de margi-
nados. Sin embargo, eventualidad semejante —pro-
porcional respecto a consideraciones demogréafi-
cas—, resulta tanto inviable como impensable en la
clase de sociedades como la considerada®.

Lo que se olvida en este tipo de interpretaciones
es que es muy dificil inferir una forma de organi-
zacion familiar a partir de la plasmacion material
de los modos de habitacidn (al menos cuando no se
dispone de otro tipo de fuentes). La unidad familiar
puede adquirir tantas formas como se quiera, de-
pendiendo exclusivamente de los limites juridicos
que se le impongan. Por lo general, toda unidad fa-
miliar elemental (no confundir con la “familia nu-
clear”) se define como el minimo agregado de pa-
rientes sometido a la potestad de un jefe o cabeza
de familia que actda no sélo como agente integra-
dor, sino también como responsable legal del gru-
po -y de todos y cada uno de sus miembros— fren-
te al resto de la comunidad. Lo que determina la
existencia y operatividad de una familia no es, por
consiguiente, su concrecidn fisica sino su presen-
cia juridica y social. Por tanto, es perfectamente
posible que una familia esté “dislocada” espacial-
mente, puesto que su verdadera forma se recons-
truye a través de los vinculos de parentesco escogi-
dos (o juridicamente determinados). Un ejemplo
ilustrativo lo representa la Irlanda alto-medieval:
un patrilinaje de cuatro generaciones o derbfine
“verdadera familia”, sometido a la autoridad de un
cenn-fine “cabeza de familia”, posee una tierra en
comun en la que se acomodan, bajo la forma de
granjas dispersas, las diferentes unidades conyuga-
les que lo constituyen, que, dicho sea de paso, no
disfrutan de ninguna clase de reconocimiento legal
en el seno de la comunidad (Brafias 1999; Garcia
Quintela y Brafas, en Garcia Quintela 2002: 83).

Por ello, no me parece discutible que efectiva-
mente la casa castrexa tienda a acoger preferente-
mente a los miembros de una unidad conyugal (tra-
sunto meramente formal de la familia nuclear). En
cualquier caso, cabe cuestionar, insisto, el valor
institucional de este grupo, especialmente si, como
algunos sostienen, no media entre éste y la comu-
nidad local ninguna otra instancia parental de ma-
yor rango’. De hecho, el modelo de sociedad seg-
mentaria propuesto por estos autores para nuestros
castros, arranca de los tipos sociales de Durkheim

Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208

bajo la denominacién de “sociedad segmentaria a
base de clanes”, fijandose a partir de la pasada dé-
cada de los 40 como “sistemas de linajes segmen-
tarios”, al constatarse la frecuente identificacion
entre los segmentos independientes de las “tribus”
y los linajes localizados (Brafias 1999).

2. De la aldea... a ninguna parte

De aceptar tal modelo, considero importante in-
sistir sobre la definicion de las poblaciones castre-
Xas como grupos de parentesco extensos, con lo
que ello implica a la hora de determinar el tipo de
relaciones socio-politicas que se establecerian en-
tre sus miembros en el interior del castro, pero
también con respecto a otros grupos equivalentes
de la misma naturaleza, que, en cuanto segmentos,
formaran parte de un todo mas complejo. Con ello,
no sélo se corregiria el supuesto de un “parentesco
excluyente” entre las diferentes unidades residen-
ciales, sino que ademas se impondria la considera-
cién de esos segmentos (concedamos que relativa-
mente auténomos politica y territorialmente) como
subordinados a un ente superior de cuya identidad,
necesariamente, participarian®. En este sentido, ca-
be suponer que tal identidad necesitaria ser regu-
larmente actualizada, para lo cual es de todo im-
prescindible valorar las redes y medios de inter-
cambio cominmente establecidas al efecto. Para
concretar, no se defiende la constitucién de agrupa-
ciones de castros en formaciones superiores tipo
populus (a lo cual se refieren nuestros autores) sin
la participacion de relaciones diferentes de las “re-
laciones de produccidon”, es decir, todas aquellas en
las que, incluso interviniendo directamente medios
de naturaleza material, no tienen otro objeto mas
que el de estrechar los lazos sociales con otros seg-
mentos. En este tipo de sociedades es dificil imagi-
nar la ausencia de mecanismos inter-comunitarios
destinados a establecer vias de encuentro y conci-
liacion entre los grupos locales, de manera que se
arbitren conflictos (venganzas de sangre o guerras),
se regulen los intercambios econémicos y matri-
moniales®, o se decidan lugares comunes para la
celebracion de tales encuentros (ferias, santuarios,
etc.).

Por tanto, si el “modelo segmentario” implica la
consideracion de todos estos factores y la préctica
arqueologica no los detecta, ello no justifica la for-
zada adecuacién del modelo a los fragmentarios



Un circulo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Peninsula Ibérica

datos observacionales de los que disponemos. Ade-
mas, si se prefiere dar favor a la inferencia arqueo-
légica, considero aconsejable prescindir del mode-
lo, puesto que, de lo contrario, se contraviene el
valor metodolégico que el recurso al modelo im-
plica; pues ni la inductiva familia nuclear parece
posible en una sociedad segmentaria, ni ésta tiene
sentido prescindiendo de la totalidad que “se seg-
menta”®.

Pero es que ademas, a riesgo de incurrir en gra-
ves contradicciones, no parece aconsejable mane-
jar varios modelos sociales totales para una misma
sociedad. Me refiero al recurso al tipo de Sociedad
Campesina, a partir del cual también se pretende
dar cuenta del comportamiento de las relaciones
domésticas castrexas (1998: 134). El problema
aparece al observar que, por mas que el campesina-
do ofrezca una muestra paradigmatica del Modo de
Produccidn Doméstico (el cual explicaria el carac-
ter autarquico de la casa castrexa), en cuanto trans-
cendemos este micronivel de relaciones familiares,
el campesinado choca frontalmente con las socie-
dades segmentarias. El conflicto surge al querer
combinar dos modelos sociales de alcance general
que son, por definicién, absolutamente excluyentes
(el uno relativo a comunidades subsidiarias dentro
del Estado y el otro a sociedades independientes
“acéfalas” —desprovistas de una autoridad institui-
da™). Resumiendo, bastaria con admitir que el Mo-
do de Produccién Domeéstico, siendo practicamen-
te universal fuera de las sociedades industrializa-
das, esta también implicito dentro del modelo glo-
bal de la sociedad segmentaria para que el supues-
to resultase aceptable. A ello se afiadiria la ventaja
de que todas aquellas funciones no subsistenciales
(politica y defensa, por ejemplo) que el Estado
arrebata a la comunidad campesina, estan comple-
tamente cubiertas por el grupo social en el modo
segmentario. Precisamente por todo esto es por lo
que, en definitiva, la sociedad segmentaria se ma-
neja comdnmente como modelo de un “sistema to-
tal”,

Por otra parte, frente a perspectivas tedricas tan
atentas al factor “cambio” en el desarrollo social,
sorprende que se traslade a época prerromana un
modelo, el campesinado, que mejor se adaptaria a
situaciones de dependencia como aquellas a las
que las comunidades rurales se ven sometidas ge-
neralmente tras su incorporacion forzosa en un sis-
tema estatal (el Imperio romano en este caso) Si las
comunidades prerromanas galaicas, fundamental-

mente rurales, se interpretan en términos de cam-
pesinado ¢a qué tipo remitimos la aldea castrexa
galaico-romana? Ademas, ya se ha destacado que
una cultura popular habria surgido tras la Romani-
zacion en el mundo rural galaico a través de los
resquicios que la cultura oficial, urbana y latina,
dejaba a las manifestaciones culturales de la pobla-
cién indigena (Bermejo 1984: 12-3; Llinares 1990:
41 ss). Defiéndase 0 no la supervivencia de sus ras-
gos hasta el presente, no es discutible que una so-
ciedad campesina candnica fuese en Galicia, desde
entonces y hasta practicamente la actualidad, depo-
sitaria de una cultura diferenciada respecto a una
cultura estatal. En todo caso, la reduccion de la al-
dea galaico-romana y la aldea gallega a un mismo
tipo tiene sentido porque en ambas esta presente el
Estado, condicién sine qua non de la comunidad
campesina, mientras que la propiedad segmentaria
del grupo politico, por definicion, niega precisa-
mente esa condicion.

En fin, si nada justifica el empleo de dos mode-
los antagénicos para la explicacion de una misma
formacion socio-politica, supongo que tampoco se
puede aceptar que un Unico modelo dé cuenta de
esa formacién y, al mismo tiempo, de sus transfor-
maciones a raiz de un completo cambio estructural.
En definitiva, aunque la propuesta de un modelo de
sociedad segmentaria —es decir, basicamente igua-
litaria— para el mundo castrexo prerromano no me
parece en principio deleznable, si considero criti-
cable la falta de resolucidn del conflicto planteado
entre dos modelos incompatibles.

La busqueda de una interpretacién del mundo
castrexo en la que no se diesen tales contradiccio-
nes fue, precisamente, lo que me indujo a proponer
para este caso el denostado modelo antropoldgico
de la “jefatura”, con la agravante de atreverme a
calificarlo como “céltico”.

3. Reflexiones sobre Jerarquias y
Celticidad en el mundo galaico prerromano

Convendremos en que es propio de las ciencias
sociales la falta de un lenguaje universalmente
compartido e inequivoco a partir del cual no quepa
suponer, tras cualquier categoria, la presencia de
infinidad de matices que se pierden en el aire. Cate-
gorias como “jerarquia” y “celtas” estan sin duda
afectadas por una completa ambigiiedad, hasta el
punto de que la falta de entendimiento entre los es-

Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



Un circulo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Peninsula Ibérica

pecialistas me parece atribuible al exceso polisé-
mico que tales categorias acusan.

Respecto al concepto de “jerarquia”, considero
mas autorizada la definicién que nos ofrece L. Du-
mont, por tratarse del antrop6logo que mayores es-
fuerzos ha invertido en su dilucidacion (1966). Se-
gun este autor, no se trata mas que del “orden resul-
tante del empleo del valor (a distinguir del poder o
mando), propiedad clasificatoria del entendimiento
por la que todos los objetos se sitdan dentro de un
sistema en virtud de un juicio moral” (1987: 278).
Esta definicién le sirve al autor para caracterizar
las ideologias holisticas, es decir aquellas que, por
oposicion a las ideologias individualistas (funda-
mentalmente la occidental moderna), subordinan al
individuo a los intereses de la comunidad y recono-
cen expresamente la distincién implicita a todo ac-
to de ordenacidn o clasificacion entre lo superior y
lo inferior. La jerarquia en sentido socio-politico se
expresa a través de la organizacion de los grupos a
diferentes niveles de la escala social, es decir, en
estatus de tipo hereditario (cuando hablamos de
jerarquia no es preciso, por tanto, suponer la exis-
tencia de “clases sociales” en sentido marxista; és-
tas podran entenderse bajo el concepto de “estrati-
ficacion”).

Respecto a “lo celta”, no cabe dudar de la opor-
tunidad de los esfuerzos de G. Ruiz Zapatero por
clarificar sus multiples connotaciones. Pero, aunque
es cierto que el entrecruzamiento de perspectivas
oscurece su definicién, ello no debe suponer un
obstaculo insalvable para que, como en otros tan-
tos casos, intentemos redefinir el concepto para ha-
cerlo nuevamente Util.

Su definicion en clave arqueoldgica, por ejem-
plo, se ha manifestado claramente inoperante, pues-
to que no existe un registro material homogéneo a
partir del cual podamos definir una identidad cul-
tural a gran escala, no obstante perceptible en otros
registros (este problema no so6lo afecta a nuestro
caso; piénsese en lo latino, lo germanico, lo grie-
go...").

De su definicion en términos de historiografia
clasica, por tratarse del estudio de fuentes indirec-
tas —dependientes de discursos ajenos—, su deter-
minacién vendra dada por la critica textual, lo que
supone un principio de discernimiento entre las va-
loraciones culturalmente condicionadas y las noti-
cias aparentemente desprejuiciadas y, por tanto, asi-
milables por el discurso histdrico actual (a mayor
proximidad al objeto de estudio, mayor verosimili-

Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208

tud —Posidonio frente a Herddoto, por ejemplo—;
con todo, interesa distinguir entre “discurso (ideo-
l6gico)” y “noticia (etnografica)” (Cf. Garcia Quin-
tela 1999: 29-51).

Mis simpatias por el criterio filolégico a la hora
de defender la especificidad de lo celta se deben al
hecho de que Unicamente el objeto linguistico es
susceptible de trascender todas aquellas fronteras e
imponerse como unidad referencial de multiples y
dispersas manifestaciones. En nuestro caso, eso
que llamo “unidad referencial” alude a un cuerpo
reducido pero recurrente de significados y valores,
que se manifiestan a modo “representaciones cul-
turales” comunes.

Consecuencia de ldgicas discrepancias en este
terreno, Lopez y Sastre (2001) sentencian con ro-
tundidad que la explicacion historica “debe adaptar
la informacién filolégica al contexto social real de
la formacién historica que estudia, y no al revés”.
Esta afirmacion resulta paradojica si consideramos
que los mencionados “contextos sociales reales”
estan, en nuestro caso, todavia pendientes de defi-
nicién, por lo que parece implicito el supuesto de
que un discurso superior, quizas arqueologico, ha-
ya dado cuenta de ellos en algiin momento y de
forma irrevocable. Pero si entendemos que la filo-
logia es, al mismo titulo que la arqueologia, un mé-
todo puesto al servicio de la Historia, no es dado
reconocer jerarquia alguna entre ellas, puesto que
ninguna escala abstracta ha sido consensuada por
la comunidad de historiadores para medir el grado
de aproximacidn absoluta que una u otra disciplina
ofrecen al objeto de estudio. Por consiguiente, si
no somos capaces de asegurar el empleo combina-
do de ambos, deberemos reconocer el caracter sub-
jetivo, el factor “preferencia”, que la adhesion a
uno u otro método implica.

En la mente de muchos arquedlogos, por otra
parte, parece dominar la idea de que el empleo de
un “modelo céltico” supone mayor esfuerzo imagi-
nativo que el requerido para la aplicacién de cual-
quier otro modelo socioldgico. En este sentido, son
comunes valoraciones como la siguiente: “[algu-
nos] combinan datos literarios y epigraficos, tratan
de adentrarse en las particularidades de la cosmo-
logia castrefia y su organizacion politica y social
(Garcia Fernandez-Albalat 1990; Brafias 1995) uti-
lizando, paraddjicamente, un panceltismo exacer-
bado: escritos irlandeses medievales, datos litera-
rios clasicos sobre galos, britanos y germanos, rai-
ces linglisticas celtas o indoiranias y una mezcla



Un circulo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Peninsula Ibérica

poco justificable (ni con las fuentes clasicas ni con
la arqueologia) de lusitanos, galaicos y pueblos ve-
cinos” (Gonzalez Ruibal 2000: 327; en el mismo
sentido L6pez y Sastre 2001).

La critica referida a los escritos irlandeses es,
posiblemente, la mas frecuente, insinuandose su
falta de pertinencia simplemente apostillando “me-
dievales”. Exacta puntualizacion, pues son “con-
textualmente” medievales, que no feudales. Acla-
rar este punto es crucial, puesto que el ingente cor-
pus documental de este pais (incluyendo anales
histéricos, hagiografias, tratados juridicos, mitolo-
gias, etc.) convierte a la sociedad invocada en el
paradigma por excelencia del modelo céltico. En
efecto, esta completa literatura, buena parte de ella
vertida en una lengua celta, refleja la realidad de
una sociedad jerarquizada perfectamente asimila-
ble a las jefaturas mas complejas conocidas a tra-
vés de la etnografia: antes de las invasiones nor-
mandas del s. IX d.C., la thath es la Gnica unidad
politica, territorial y jurisdiccional basica, definida
por el gobierno de un rey, calificado a este nivel de
integracion como ri tdaithe o “rey de un pequefio
reino”*. Por tanto, en principio, no hay nada en la
condicidn medieval de estos reinos que contradiga
su caracterizacion socio-politica como “sistema de
jefatura”.

Su eleccion como paradigma de un modelo cél-
tico se sostiene sobre la evidencia de sistemas se-
mejantes documentados en varias partes de la lla-
mada Céltica (el conjunto de comunidades hablan-
tes de una lengua celta en periodo protohistérico;
Brafias y Garcia Quintela, en Garcia Quintela 2002:
54-92). Las comunidades identificadas como tales
a partir de las fuentes escritas, literarias clasicas o
epigréficas, alcanzan, ciertamente, una extensién
geograficay cronoldgica imponente. Y estos desfa-
ses espaciales y temporales son los que mayores
reservas suscitan entre nuestros arqueélogos, a
quienes inexplicablemente repugna la creacion de
un modelo prescindiendo de estos factores, como
si algin modelo hubiese estado en cualquier mo-
mento sujeto a tales contingencias. Ademas, resul-
ta inconsecuente afirmar que “lo céltico ha llevado
a la aplicacion por sistema de modelos pensados
para otros momentos y desarrollados para explicar
otras realidades” (Ldpez y Sastre 2001) cuando, al
mismo tiempo, se proponen sin complejos otros si-
milares —campesinado, sociedad segmentaria, etc.—,
jcomo si estos hubiesen sido pensados para o a
partir del mundo castrexo!®. Por tanto, defiendo

161

que resulta indiferente en qué momento y lugar
(celtas, germanos, polinesios, etc.) situemos los
conjuntos comparados, siempre y cuando tales
conjuntos parezcan equiparables. Todo ello redun-
da en una imagen coherente, verosimil y empirica-
mente contrastable a la que remitir los datos mane-
jados. Ha de entenderse, por tanto, que el recurso
aparentemente indiscriminado a toda esa variopin-
ta serie de fuentes no tiene otro objeto mas que el
de ilustrar la plasmacion del modelo, es decir, su
funcionamiento real en el conjunto de las socieda-
des traidas a colacién. Si a las semejanzas mencio-
nadas se suma, como en nuestro caso, el comun de-
nominador de la lengua, ello aflade un factor de
comparacion de mayor alcance, por cuanto la len-
gua —ya suena tdpico decirlo— no sélo es el vehicu-
lo de comunicacion por definicion sino también de
identidad cultural. En este sentido, el calificativo
“céltico” apuesto a ciertas sociedades de jefatura
de la Europa protohistérica no pretende sino indi-
car que es posible identificar a través del registro
linglistico céltico las concurrencias culturales que
se dan entre aquellas sociedades en diferentes con-
textos geograficos y/o histéricos.

4. Linguistica y mitologia

Del apoyo de una perspectiva que privilegia la
identidad lingistica o, en cualquier caso, la len-
gua, como funcidn privilegiada en el estudio de los
sistemas socio-politicos, no es dificil deducir que
nos situamos en campos de investigacion favora-
bles a la consideracion de los llamados “ciclos lar-
gos” (menos inmoviles o atemporales de lo que se
supone); es decir, afines a la Antropologia Estruc-
tural, y no menos a una Antropologia Histérica en
la que estructura y contingencia deben comple-
mentarse para dar mejor razén de las mdltiples di-
mensiones de lo real®.

Dentro de este campo siempre se han destacado
los estudios de religion y mitologia (para los que el
método lingliistico es completamente irrenuncia-
ble). Lejos de cualquier primera impresion, lo que
han demostrado estos estudios es que las ideas ex-
presadas a través de estos dos ambitos de la ideo-
logia, a su vez interdependientes, se relacionan es-
trechamente con las instituciones que refieren vy,
sobre todo, cuyas préacticas sociales normalizan y
justifican®’. La expresion “sociedad heroica” alude
precisamente a la caracterizacion en términos ideo-

Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



Un circulo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Peninsula Ibérica

légicos de las jefaturas. Sahlins (1988: 47 ss.) pro-
puso una redefinicion de la expresion acufiada a
principios del s. XX por Chadwick®, para distinguir
aquellas formaciones socio-politicas en las que,
precisamente en virtud de un principio de ordena-
cion jerarquica primordial, el mito y la realidad se
confunden por completo; es decir, en la que, al mo-
do de la sociedad homeérica, el contacto entre dio-
ses y humanos se vive y siente como experiencia
cotidiana. La relacion dialéctica entre mito y reali-
dad alcanza aqui una definicién mas precisa que la
avanzada en su dia por Lévi-Strauss al enfatizar,
mas que el valor metafdrico del mito en la expre-
sion de lo real, su propiedad “performativa”, es de-
cir, la capacidad de la ideologia para interactuar
con las instituciones para incluso transformarlas.
La ideologia, por tanto, no sélo justifica la accion
sino que se proyecta sobre ella para dirigirla; por lo
mismo, el mito no se entiende mas como estructu-
ra inmoévil sino como factor de cambio, es decir,
como agente histérico®.

Considerando esta relacidn reciproca entre idea
y accion, el punto de partida para el analisis de una
sociedad dada seré precisar el contexto en el que tie-
nen sentido determinados elementos conceptuales o
simbdlicos, y no otros, para intentar descubrir qué
reglas de accién, y no otras, son pertinentes dentro
del entramado ideoldgico previamente definido.

Desde estos presupuestos, me planteé indagar
sobre las posibilidades que en este sentido ofrecia
el estudio de la onomaéstica indigena galaica (teo-,
antro- y toponimica), con el fin de averiguar qué
clase de valores transmitian sus etimologias (sobre
el valor socialmente significativo del nombre pro-
pio en las sociedades arcaicas, Brafias 1999, 2000)
A partir de un nimero reducido de ejemplos se pu-
do comprobar que remitian frecuentemente a for-
mas conocidas en otros &mbitos lingisticos célti-
cos. Y, como cabia esperar también a partir de estos
paralelos, muchos de ellos transmitian significados
expresivos de diferencias sociales y méritos en el
terreno militar. De los resultados obtenidos se de-
ducian referencias a un contexto social de cuyo ca-
racter jerarquico y heroico, en fin, cabian pocas du-
das. Una vez establecido aquel, no cabia sino pro-
poner como hipotesis la posibilidad de que tam-
bién los castrexos actuasen de acuerdo con las pau-
tas marcadas por el sistema simbdélico reflejado en
su onomastica: es decir, a la manera de grupos je-
rarquicamente constituidos y no exentos de voca-
cion guerrera.

Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208

Como datos extra-linguisticos se invocaban los
tradicionalmente recurridos al efecto; sintoma de
su caréacter guerrero serian las fortificaciones cas-
trefias, las estatuas de guerreros, algunas fuentes
textuales y las monedas lucenses acufiadas con los
iconos del triunfo sobre las poblaciones indigenas
(escudo caetra, pufal, falcata...); indicios de la je-
rarquizacion social serian los caracteristicos signos
materiales de prestigio en metales nobles (torques,
diademas, etc.) y otras, aunque débiles, noticias
textuales (referencia estraboniana a la timé “digni-
dad” entre los montafieses hispanos). Pero para to-
do ello, c6mo no, los arquedlogos manifiestan sus
reservas, por lo que se impone nuevamente su dis-
cusion.

1. Excepto objeciones relativas al origen ga-
laico-romano de las inscripciones que reflejan la
onomastica indigena, no conozco ninguna otra
que cuestione seriamente el valor socialmente
significativo de los nombres propios, aln vigen-
tes en época romana, de la sociedad castrexa. Y
si ese valor no se refuta, parece superfluo tener
que defender la legitimidad, como fuente de in-
formacion sociol6gica para los tiempos prerro-
manos®, de un acervo onomastico indigena tra-
dicional y completamente ajeno a la Romani-
dad. En fin, a no ser que se suponga que los
nombres indigenas analizados hayan surgido es-
pontaneamente tras la Conquista, la refutacion
de la mencionada objecién cronolégica no me-
rece mayor esfuerzo.

2. Semejante argumento se puede esgrimir
para discutir el también negado caracter indige-
na y tradicional de la referida iconografia gue-
rrera: expliquese cdmo la Romanizacién pudo
inducir la creacién de una panoplia ideal ajena a
la propia imagineria romana. Por el contrario,
pensar que los galaicos habrian ideado tal pano-
plia para asimilarse a lo romano, es una even-
tualidad que la propia iconografia cuestiona, si
no niega (si la “asimilaciéon”, como mecanismo
de aculturacion, consiste en “hacer similar a”,
nuestras estatuas parecerian una auténtica cha-
puza). En definitiva, considero demasiado for-
zado pretender que la estatuaria galaica no figu-
ra prototipos guerreros anteriores a la Romani-
zacion. A ello se afiade la panoplia representada
en las acufiaciones monetales lucenses de la
caetra, en las que, como es propio de la propa-
ganda imperial, se exhiben los trofeos (armas)



Un circulo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Peninsula Ibérica

de las poblaciones conquistadas. Por lo que se
refiere a las fortificaciones castrexas, las alter-
nativas funcionales que se han propuesto para
explicarlas no refutan de ningin modo su inter-
pretacién como elementos defensivos, dejando
ademas en suspenso la respuesta a por qué se es-
cogerian precisamente elaborados sistemas de
murallas, fosos y parapetos (o se reforzarian
estos complejos en las zonas mas vulnerables de
los castros, cf. Parcero 2002: 199), para hacer
los poblados visibles en el paisaje, evitar la dis-
gregacion poblacional o actuar como elementos
definitorios del estatus o prestigio de sus habi-

tantes (segun Pefia 1997: 153-4 y Calo 1993:

97-102).

3. Respecto a los sintomas de jerarquizacion
social, supuestamente indetectables en el regis-
tro arqueoldgico, Parcero (2002: 211 ss.) ha de-
mostrado el funcionamiento del principio relati-
vista de que “depende cémo se mire”: la jerar-
quia de asentamientos entre grupos de castros
datables en la Segunda Edad del Hierro puede
darse de acuerdo a parametros no identificables
a simple vista, lo que no significa que no res-
pondan a datos objetivamente comprobables.
Por lo que se refiere a la interpretacion de las jo-
yas castrefias como algo diferente a objetos de
prestigio y simbolos de estatus individual, ello
supone una anomalia historica y cultural para la
que no conozco paralelos. Ademas, la conside-
racién de los torques como inversion comunita-
ria y carente de sentido individual en la “pro-
puesta” final del articulo de Armbruster y Perea
(2000) parte del a priori del igualitarismo social
y de ningin modo se deduce del estudio tecno-
I6gico previo a semejante conclusion (otras cri-
ticas en Parcero 2002; 221-2).

Resumiendo. La impresion general que se ex-
trae de las aproximaciones arqueoldgicas mas re-
cientes es que se tiende a confundir lo inexistente
con los propios limites del método arqueolégico.
Ademas, considero mas que censurable que estas
debilidades se traduzcan en “datos objetivos™; si el
registro arqueoldgico es deficitario en este senti-
do?*, ello no es obstaculo para que intentemos ha-
cer valer cierto sentido comdn en la interpretacién
de estos objetos: 0 son romanos o no, y si no pare-
ce verosimil que lo sean, ¢por qué habrian surgido
de pronto, independientemente de cualquier tradi-
cion cultural? Ex nihilo nihil (gal.: “de onde non
hai non se pode sacar”).

163

5. De vuelta al problema jerarquico

Otra curiosa critica a las jefaturas célticas cas-
trexas afirma lo siguiente: “esto ha dado lugar a una
cierta esquizofrenia interpretativa por la cual,
mientras las lecturas sociales pretenden recalcar el
peso de la comunidad como estructura de poder de
acuerdo con el registro arqueolégico (clan cénico
de Brafias 1995; jefaturas germanicas de Parcero
1997), el recurso al universo simbélico céltico
obliga a suponer ideologias individualizadoras® y
demostraciones de poder que son en gran medida
contradictorias con los sistemas sociales previa-
mente supuestos” (Lépez y Sastre 2001).

De acuerdo con estos severos criticos®, no dis-
cuto que una buena definicion del Estado suponga
discriminaciones de base econémica, pues no pare-
ce discutible que, al monopolizar los medios de
produccion, un grupo privilegiado pueda firme-
mente asentar las bases de su dominacion politica
y consolidar la estratificacion social a partir de una
estructura fundada sobre la desigualdad. Y cuando
digo “consolidar” me refiero al hecho de que no
hay Estado conocido que surja directamente de re-
laciones igualitarias entre los miembros de la co-
munidad: la desigualdad preexiste al Estado légica
y cronoldgicamente (y no se objeten cuestiones an-
ti-evolucionistas, porque de lo que tratamos es de
problemas estructurales), lo cual, irremediable-
mente, sugiere peculiares sistemas socio-politicos
integrales (no segmentarios), que es preciso definir.

El amigo C. Parcero sale ipso facto airoso de la
critica, puesto que no hay nada de contradictorio
entre una jefatura germanica y una céltica (¢,no son
ambas jefaturas?). El clan cénico, por el contrario,
quizas necesita ciertas aclaraciones. Cuando en mi
tesis de licenciatura propuse la verosimilitud de un
clan conico en el contexto castrexo (a modo sim-
plemente ilustrativo, Brafias 1995; 304) mas que
nada pretendia demostrar el hecho, por entonces
discutido, de que una organizacién gentilicia —hoy
diriamos “parental”—, formalmente clanica, es com-
pletamente capaz de generar un sistema politico je-
rarquico y un territorio perfectamente delimitado, a
pesar de lo cual tampoco se trataba de una sociedad
estatal. Partiendo de este modelo, etnograficamen-
te contrastado, se imponian algunas consideracio-
nes (desarrolladas en Brafias 1999): puesto que el
sistema no mostraba ninguna incompatibilidad es-
tructural con la definicion politica y territorial del
grupo o las desigualdades socio-econémicas en su

Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



Un circulo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Peninsula Ibérica

interior, cabia preguntarse por la naturaleza de un
poder politico no obstante independiente del “con-
trol estratégico de los medios de produccion” (pro-
blema sin duda suscitado por la estrechez domi-
nante en la definicidn de los sistemas socio-econo-
micos).

La respuesta, al cabo, vendria dada por la propia
definicién del clan conico como expresion, en tér-
minos de parentesco, de una “alta estrategia del sis-
tema caciquil” o jefatura (Sahlins 1984). La etno-
grafia sobre estas sociedades establece de modo in-
controvertible la condicién desigual de los indivi-
duos, a pesar de lo cual no se pierde de vista la
consideracidn de la comunidad como una “estruc-
tura de poder”, aunque no exenta de ambigiieda-
des*. En cualquier caso, es posible situar la posi-
cion privilegiada del jefe en la concentracién de los
circuitos de intercambio de bienes, de mujeres e in-
cluso de la palabra politica, en el sentido de que
centraliza también, por medio de sus discursos, las
tendencias del sentir y voluntad populares (sobre
las que se espera que ejerza influencia, pero nunca
coaccion: de ahi el requisito de la elocuencia del
jefe). Esta lectura en términos de comunicacién so-
bre las estrategias de poder del jefe (Clastres: 1974),
coincide en gran medida con la que hace Veyne
(1990) sobre el discurso ideoldgico latente en la
politica del emperador Nerén, del que sorprenden
sus asombrosas similitudes con las “formas” de los
jefes arcaicos (como el hacerse merecedor del res-
peto y la admiracion del pueblo exhibiendo sus
aristocraticas virtudes: superioridad moral y en-
cantos personales®). Una diferencia fundamental
entre ambas formaciones aparece, sin embargo, en
la capacidad del emperador de alienar, no sélo las
conciencias de sus subditos, sino también sus ri-
guezas (sin contraprestacion directa, o diferida, ni
posibilidad de reclamarla).

Pero, ateniéndonos a una distinciéon econémica
mas clasica entre estados y jefaturas, vale la pro-
puesta por M. Sahlins segin la cual, mientras que
los sefiores feudales y los burgueses ejercen su do-
minacién sobre las personas a través de sus dere-
chos sobre las cosas, los jefes adquieren derecho
sobre las cosas a través del sometimiento de las
personas, lo que supone la apropiacién autorizada
del producto del trabajo de los otros, pero no la pri-
vacion de sus derechos de posesion sobre los me-
dios de produccién (Sahlins: 1983: 109; sobre la
naturaleza econémica de la diferencia en general
Gluckman 1978: 66-7; Godelier 1984: 263-82;

Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208

Fried 1985: 141-2). Esta sustancial diferencia es la
que, a mi juicio, no permite hablar con propiedad
de “explotacién econémica” en las jefaturas.

Mas, si la nocidn clasica de explotacion no ex-
plica toda forma de desigualdad socio-econémica,
y la ideologia no encubre tales diferencias sino to-
do lo contrario (pensemos en la “ideologia triparti-
ta”, jerarquica, de Dumézil), ;Podremos imaginar
sociedad coherente con tales premisas? Si, si parti-
mos de postulados, diriamos, “inconmensurables”
con las teorias economicistas que reducen toda for-
ma de interaccion social a sus respectivas, reales o
supuestas, relaciones de produccién. Tales postula-
dos son basicamente deudores de la teoria del don
de M. Mauss (la comunidad como sistema de inter-
cambio) y de la teoria de la alianza de C. Lévi-
Strauss (siendo el prestigio el factor de diferencia-
cién social por excelencia, ese no actlia tanto a tra-
vés de la acumulacion de bienes como de esposas,
descendientes y alianzas), de las que también se
hace eco Sahlins al sistematizar los mecanismos de
funcionamiento de la “reciprocidad” y la “redistri-
bucion” en las sociedades jerarquicas.

Como resulta imposible resumir en tan pocas
paginas la pertinencia de estas teorias para la argu-
mentacion (cf. Brafias 1999), se intentara dar res-
puesta al problema abordando directamente la
cuestion sobre la naturaleza de esta forma peculiar
de poder politico: ¢donde reside, entonces, la fuer-
za del poder del jefe?

En este punto es donde la mitologia y el ritual
pueden contribuir a ofrecer una respuesta: el poder
del jefe reside en una especie de pacto social a tra-
vés del cual se crea la mutua dependencia entre él
y sus subditos, al tiempo que se establecen inflexi-
blemente los limites y condiciones éticas de su
ejercicio (todo lo cual obtiene su precisa represen-
tacién en los rituales de entronizacion de los reyes
indoeuropeos, en los que se figura el matrimonio
simbodlico entre el rey y el reino —o territorio de la
comunidad-, y aquel proclama bajo juramento los
compromisos adquiridos con el pueblo).

Las ideologias indoeuropeas, en general, repre-
sentan el surgimiento del “soberano” o jefe, como
la irrupcién violenta en el grupo de un individuo
que, a través de su anémala ingerencia o actuacion
(bien como fruto de incesto, bien como parricida, o
incluso como extranjero) destruye la dinamica de
los intercambios normativos dentro de la comuni-
dad de parientes, es decir, rompe el flujo normal de
las reciprocidades: el incesto coarta el intercambio



Un circulo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Peninsula Ibérica

matrimonial entre grupos; el parricidio niega el
sentido mas elemental de las solidaridades familia-
res, y el extranjero es un personaje, por definicién,
privado de vinculos sociales (por si fuera poco, el
rey indio mata ritualmente durante el rajasuya a un
pariente o afin, aquel con respecto al cual debe
afirmarse en la competencia por el poder) La jefa-
tura se expresa ideolégicamente, por tanto, como
violacién suprema de las leyes del parentesco. He
aqui la comprobacion palmaria de la conciencia
social acerca de la perturbacion que produce el sur-
gimiento de la “autoridad politica” en el seno de
una comunidad de iguales. Su representacién en
forma de atentado contra el parentesco explica
también por qué las jefaturas nunca alcanzan a su-
perar su dependencia respecto a este orden: por
mas que instituya y justifique diferencias jerarqui-
cas, nunca puede exceder los limites éticos que el
sistema impone a sus representantes en cuanto “pa-
rientes superiores”: su posicién de privilegio esta
condicionada por el resarcimiento de la subordina-
cion y desventajas politicas y econémicas que in-
flige sobre sus parientes y/o iguales (Brafias 1999).

Pero ademas de que es comun que las clientelas
de los jefes se recluten entre parientes proximos, y
por ello se vea obligado a mantener con ellos rela-
ciones de “cierta” reciprocidad, su gobierno tam-
bién se ve constrefiido por un ideal de Justicia (Ley
Universal, “Verdad” o como quiera llamarse®) que
tiende a nivelar las diferencias jerarquicas con los
subditos, en general, a través de los siguientes me-
canismos (equivalentes a los requisitos que el pue-
blo exige a sus gobernantes electos):

- El jefe debe ser justo. Es su cometido asegu-
rar el sistema de rangos tratando a todo el mun-
do segun su dignidad. Sus juicios justos son ga-
rantia de orden y prosperidad; por el contrario,
el quebranto de la justicia es causa de caos y de-
solacion. La rebelién popular y el consiguiente
asesinato del jefe injusto no s6lo es una imagen
mitica comun, sino también préctica habitual en
los sistemas de jefatura.

- El jefe debe ser generoso. La generosidad es
condicion imprescindible del cargo y expresion
ética de su funcion econémica redistribuidora.
Por ello, la relacion de los jefes con la riqueza
suele ser bastante inestable, e incluso fugaz.
Veamos un ejemplo. Se conoce la institucion ir-
landesa del sldgad (tanto en el plano mitico co-
mo real, juridicamente regulada) que consiste
en la formacion de bandas de guerreros en torno

165

al rey, tanto para asegurar la integridad del terri-
torio como para emprender razzias contra po-
blaciones vecinas con el Unico objeto de obtener
suculentos botines (especialmente cabezas de
ganado). La necesidad estructural de tal préctica
se explica por la necesidad del rey de mantener
los gastos suntuarios a que obliga el manteni-
miento de su séquito de guerreros, pero también
para garantizar el cumplimiento de sus funcio-
nes redistributivas en general.

- El jefe debe someterse al control de la clase
sacerdotal. La institucion de la censura nace en
estas sociedades como facultad especifica de los
sacerdotes destinada a garantizar la estabilidad
de la jerarquia y asegurar el recto comporta-
miento de los gobernantes: el poeta satirista esta
reconocido en las leyes irlandesas y posee co-
rrelatos miticos precisos; la amenaza de sus sati-
ras e imprecaciones debe disuadir de la trans-
gresién de las normas (Brafias 1999).

No estoy convencida de que a través de estas
aclaraciones sobre el contenido del modelo mane-
jado se disipen todas las sospechas sobre posibles
esquizofrenias. De hecho, no puede negarse que
entre las jefaturas etnogréaficas se pueden dar mul-
tiples variantes: desde las jefaturas llamadas “si-
tuacionales”, caracterizadas por la inestabilidad de
las posiciones de prestigio, hasta las jefaturas mas
complejas, en las que comienzan a surgir relacio-
nes cuasi-feudales y se imponen los cargos heredi-
tarios. El sub-modelo concreto que convenga a la
sociedad castrexa no me parece facil de determinar
a partir de los datos disponibles. De hecho, todo lo
que me habia propuesto en los trabajos criticados
era alcanzar conclusiones tan generales como el
caracter jerarquico del sistema social y la conve-
niencia de una figura politica central y redistribui-
dora cuyo poder estuviese fuertemente limitado
por los “mecanismos compensatorios de las dife-
rencias jerarquicas” bosquejados anteriormente.
De todas formas, si no siempre es posible que la
comunidad en este sistema constituya una estructu-
ra de poder equivalente a la que mejor conviene a
una sociedad segmentaria, también es cierto que
las debilidades inherentes al cargo del jefe y la
atenta vigilancia a la que se ve sometido por parte
de las instituciones creadas para controlar su poder,
tampoco parecen propias de una estructura es-
tatal. En fin, una ambigiedad dificil de resolver
expresa el peculiar caracter de los sistemas de jefa-
tura.

Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



Un circulo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Peninsula Ibérica

En cualquier caso, debe quedar claro que las
afirmaciones sobre la estructura de explotacion y
el sistema de clases en las jefaturas célticas no se
confirman por si mismas de solo reiterarlas (y aun-
gue no se desconocen poleis célticas en periodo
protohistorico, evidentemente no es éste el tipo de
sociedades que estamos tratando). Ademas, no al-
canzo a comprender por qué se insiste en que un
modelo disefiado para explicar estas particularida-
des pretendiese reflejar, al mismo tiempo, una so-
ciedad estatal. A no ser, como sospecho, que los
problemas de ambigliedad antes comentados sean
la causa de un malentendido.

6. Resumiendo...

La panoramica general de la Cultura Castrexa
desde el punto de vista arqueoldgico se resume en
los siguientes puntos:

- vivian en el seno de familias nucleares (es de-
cir, como la nuestra), a pesar de lo cual sus pobla-
dos conformaban grupos exégamos;

- éstos constituian segmentos socio-politicos au-
tonomos entre los cuales no se detectan relaciones
de cualquier naturaleza (aunque se suponen entida-
des superiores —los populi)

- se consideran grupos de campesinos pacificos
y basicamente igualitarios; por tanto:

- no existian grupos funcionalmente diferen-
ciados de la masa de productores (la panoplia
militar indigena es un misterio surgido duran-
te la Romanizacion)

- construian complejos sistemas de fortifica-
cién con innumerables fines, entre los cuales
la defensa no era el méas relevante (altas mura-
llas, profundos fosos excavados en la roca, pa-
rapetos de varios metros, piedras hincadas,
etc., son estructuras definitorias de los limites
y del prestigio —categoria jerarquica— de unos
grupos no obstante pacificos y béasicamente
igualitarios).

- las numerosas piezas de orfebreria no repre-
sentan aqui tradicionales signos externos de estatus
y prestigio individual, sino propiedad colectiva de
los habitantes del castro.

- la posibilidad de aportes de poblacion proce-
dentes del exterior (invasiones o migraciones de
cualquier relevancia) se propone desde un pericli-
tada concepcion histdrico-cultural de los procesos

Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208

de cambio social, y tampoco obtiene refrendo en el
registro arqueoldgico. La celticidad lingiistica es
un epifenémeno que no merece la atencion de los
arquedlogos.

7. Reflexion final

Decia J.A. Barceld (ver cita supra) que “en muy
pocos casos se ha intentado reevaluar las teorias
antropoldgicas a la luz de los descubrimientos ar-
queologicos”. Si el cuadro descrito no ofrece una
buena ocasion para ello, me inclino por imaginar
una sociedad procedente del Espacio Exterior. Mi
imaginacion se desborda, sin duda, porque no co-
nozco, pero tampoco se me proporcionan, referen-
tes empiricos conocidos. Yo soy de la opinién de
que si la arqueologia no nos ayuda, nosotros debe-
mos ayudar a la arqueologia. Ello se debe, en este
caso, a que no me convencen las metodologias em-
piristas que subordinan el modelo (o la teoria) a los
“enunciados observacionales”, puesto que nada ga-
rantiza que “n” observaciones den cuenta de la rea-
lidad si el inobservado —o despreciado— “n + 1”
dan al traste con todo.

Si somos conscientes del cardcter meramente
analitico de la teoria, podremos negar o atenernos
a sus postulados, pero probablemente evitaremos
el factor inconsciente que opera generalmente en la
construccion de los datos a partir de los objetos en
bruto. A través de la deduccion también se cons-
truye el “saber positivo”, con la ventaja de que la
teoria es mucho mas susceptible de contrastacion
(o empiricamente refutable), mientras que la in-
duccién empirica esta sujeta a un ndmero infinito
de experimentos cuyo alcance se agota con la pa-
ciencia —en el mejor de los casos— de los experi-
mentadores. Sin duda, compartiria esta opinion el
“pavo inductivista” de Bertrand Russell, el cual,
tras numerosas y rutinarias jornadas de experimen-
tada sobrealimentacion, acabd sus dias inopinada y
tragicamente la noche de Navidad.

Rosa Brafias

Museo Arqueoldxico e Histdrico
“Castelo de San Antén” (A Corufia)
rosabranas@hotmail.com



Un circulo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Peninsula Ibérica

NoTAs

1. Barceld 2001: 56 (las italicas son mias).

2. Los llamados “autoctonistas” son aquellos que defienden el surgimiento y desarrollo de la sociedad castrexa galaica sin
cualquier tipo de ingerencia o influencia exterior importante desde finales de la Edad del Bronce.

3. Los grupos superiores a la familia pero inferiores a la unidad étnica traducida en términos politicos y juridicos latinos como
populus o civitas. En la epigrafia latina se expresan mediante el famoso signo epigrafico en forma de “C” invertida (v.g:
“Eburia Calueni f(ilia) Celtica Sup(ertamarica) D Lubri: Eburia hija de Calueno, Céltica Supertamarica, del castro *Lubris).

4. En la teoria evolucionista, lo “politico-territorial” operaba por oposicién con respecto a lo “gentilicio”, como si alguna so-
ciedad humana alguna vez hubiese estado desprovista de las dimensiones “politica” y/o “territorio” (incluidas las fundadas
en el parentesco).

5. La autonomia y libertad de movimientos de la familia nuclear en las “sociedades de banda”, constituye una peculiaridad
de este tipo de sociedades dificil de trasladar a las campesinas sedentarizadas, definidas por su dependencia respecto a las
solidariedades derivadas tanto del parentesco como de la vecindad.

6. A este respecto, es ilustrativo el estatuto del “desvinculado” en el mundo homérico, “la mas baja criatura de la Tierra que
podia imaginarse Aquiles” (Finley 1961: 66-8).

7. Por eso Lévi-Strauss prefiere denominar a la familia nuclear restringida, pues “caben pocas dudas de que [su] resultado
procede, en gran parte, de la reduccién a un grupo minimo cuya vigencia legal, en el pasado de nuestras instituciones, resi-
di6 durante siglos en grupos mucho mas vastos” (Lévi-Strauss et al. 1974: 27); en el mismo sentido: “Si la familia nuclear
(un conjunto de padres e hijos) es asumida como la estructura bésica de los sistemas de parentesco, entonces muchos mode-
los tribales y “arcaicos” parecen anormales” (Boon 1982: 93).

8. Hay que tener en cuenta que, en sociedades fundadas en el parentesco, los derechos sobre los medios de produccién depen-
den basicamente de las lineas de descendencia o de posiciones genealdgicas. Los derechos ligados al lugar de nacimiento sin
mediar filiacion (descendencia directa) o afinidad (parentesco por alianza —matrimonio-), son prerrogativa de ciudadanos
nacidos en territorio estatal. En otras palabras, un pariente foraneo puede tener derechos preferentes sobre la tierra del grupo
local frente a los residentes. Por la misma razon, los lazos familiares se imponen en las alianzas politicas frente a considera-
ciones de otra naturaleza. La independencia del grupo local se desvanece a menudo ante las leyes dictadas por el parentesco.

9. La posibilidad de que una comunidad local funcione per se como grupo exdgamo (Fernandez-Posse y Sanchez 1998) inde-
pendientemente de una organizacion clasificatoria de los grupos de descendencia (conjuntos extensos de parientes escogidos
a través de genealogia y sexo), me resulta completamente desconocida en la literatura antropolégica.

10. Los modelos son construcciones tedricas no enteramente reductibles a la realidad empirica, sino mas bien simplificacio-
nes de la misma (equivalentes a los “tipos ideales” de M. Weber). Se construyen con fines heuristicos, es decir, con el obje-
to de describir y explicar grupos de fendmenos concurrentes entre diferentes sociedades. En la teoria estructuralista es difi-
cil distinguir entre modelo y estructura, porque ambas pretenden dar cuenta sintéticamente de la serie de relaciones ordena-
das y constantes que subyacen a la configuracion de las formaciones sociales, o a representaciones particulares de las mis-
mas (cf. Lévi-Strauss 1968: 249-89).

11. La incongruencia que, en este sentido, los mismos autores reconocen, habria que remitirla no a la falta de referentes pre-
histéricos (1998: 134), sino a la impropiedad del modelo escogido.

12. Por otra parte, nuevas categorias antropoldgicas como “sistemas agrarios segmentarios”, “campesinado primitivo”, etc.,
me parecen deudoras de la interpretacién marxiana de la “comunidad rural” o “comuna agricola” en el modo de produccién
asiatico despotico, de las que Marx abstrae la importancia del Estado, en el que sin embargo se integran como las “folk socie-
ties” en la Europa moderna. Puede verse una exposicion y critica de este modelo en Dumont 1989: 103 s, 1966: 202-33; expo-
sicion detallada en Brafias 1999.

13. Utilizo la expresion “identidad cultural” con valor analitico, entendiendo entonces un conjunto de rasgos significativos
(es decir, diferenciales respecto a otros conjuntos equivalentes) percibidos por el investigador como caracteristicas cultura-
les especificas y comunes a varios individuos o grupos humanos.

14. Para dar una idea de la magnitud de dichos reinos “medievales”, se ha calculado una media de extension de unos 16 Km.
de didmetro (Patterson 1995: 130).

167 Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208



Un circulo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Peninsula Ibérica

15. En cuanto ciencia de la comparacién, la Antropologia, de la que “esta” historia toma en préstamo sus modelos, no reco-
noce mas limites que los impuestos por los objetivos del método —incluso aunque no se llegue al extremo de Detienne de
Comparar lo incomparable (2001), recomendable obra subtitulada “Alegato en favor de una ciencia histérica comparada”.

16. “Conocer la estructura es adquirir los medios de entender el estado de las posiciones y de las tomas de posicién, pero
también el futuro, la evolucion, probable de posiciones y de las tomas de posicion. En suma, como no me canso de repetir,
el andlisis de la estructura, la estatica, y el analisis del cambio, la dindmica, son indisociables” (Bourdieu 2003: 109-10)

17. Para una visién del mito como parte de “lo real”, al que se une no tanto como “re-presentacion” sino dialécticamente, es
esencial el estudio de Lévi-Strauss “La Gesta de Asdiwal” (1979: 142-89).

18. Que recubria la morganiana “democracia militar”, refiriendo las formaciones sociales historicas —homérica, germanica,
etc— en las que se destacaba el protagonismo social de los héroes guerreros.

19. La posibilidad de que la “ideologia” (sistema de valores, ideas y creencias organizadas que dan cuenta de una cosmolo-
gia o vision del mundo) funcione como la infraestructura que dirige la accidn social y a partir de la cual incluso se desarro-
Ilen determinados sistemas socio-econémicos, me parece comprobada desde el clasico de Max Weber de 1901, cuyo objeti-
vo habria sido estudiar como “las ideas alcanzan eficiencia histdrica” (1969: 106, 78).

Abundando en la argumentacion, afirmaba Dumont (1987: 237) que “al no separar a priori ideas y valores, permanecemos
mas cerca de la relacion real, en las sociedades no modernas, entre el pensamiento y el acto, mientras que un analisis inte-
lectualista o positivista tiende a destruir esta relacion [...] Desde el punto de vista comparativo, el pensamiento moderno es
excepcional, debido a que separa, a partir de Kant, ser y deber ser, hecho y valor”, razén por la cual nos resulta tan dificil
reconocer su interdependencia en el plano de las realizaciones practicas.

20. El mundo castrexo prerromano se corresponde desde el punto de vista de la Historia Antigua con el periodo protohis-
torico, refiriendo por tanto la etapa que se nos da a conocer indirectamente a través de textos escritos (no anterior a las pri-
meras menciones de las campafias de Cepion y Bruto, entorno a 138 a.C., Apiano Iber. 70, 73-74).

21. Las joyas castrexas suelen aparecer fuera de contexto, y nunca sabremos si la estatuaria se representaba en materiales
perecederos —o no, lo cual tampoco cuestiona la posibilidad de que su referente se expresase por otros medios; en la onomas-
tica, por ejemplo.

22. Sobre este aspecto, recuérdese la relacion establecida por Dumont entre “jerarquico” y “holistico”.

23. De cuya competencia psiquiatrica, no obstante, permitaseme que dude: si César Parcero y yo compartimos el mismo espe-
jismo, mejor se nos diagnosticaria una “folie a deux”.

24. No en vano, la invencion de la categoria “jefatura” vino impuesta por la imposibilidad de reducir estas formaciones socia-
les ni a sistemas segmentarios ni a estatales, de cuyos modelos comparten rasgos proporcionales a su grado de desarrollo.
Sobre la comunidad como “estructura de poder” en las jefaturas amerindias, baste con invocar la obra de Clastres (1974).

25. Pues, en efecto, tanto la persuasion como la fascinacion que se ejerce sobre los otros, constituyen importantes factores
de dominacién (en la Sociologia de la Dominacién weberiana, “el poder” no es mas que una forma de influencia especial-
mente persuasiva).

26. Sastre (2001: 92) nos critica a los celtistas el que s6lo prestemos atencidon a la ideologia aristocratica y que la demos por
“aceptada y asumida por todos los sectores sociales como justa, sin dejar resquicio a ningun tipo de conflicto u oposicién”.
Y en efecto, asi justamente yo lo entiendo, y no s6lo por que la aristocracia universalice siempre sus valores (que el humil-
de asume como propios, Veyne 1990), sino también porque de ello dan cuenta los estudios centrados en el funcionamiento
de la Ley Universal en las ideologias holisticas, donde la totalidad que representa no deja espacio para la disidencia politica
(Dumont 1987). Pensemos en cualquier sociedad fundamentalista actual, y demuéstrese a partir de qué criterios pueda sur-
gir una critica interna al propio sistema sin recurrir a posiciones individualistas (incluso de racionalidad occidental), es decir,
externas respecto a la sociedad en cuestion. ;,Concebimos eventualidad semejante en el mundo castrexo, y como protagonis-
ta a la “clase campesina”? jYa puestos, traslademos a este mundo la posibilidad de una auténtica revolucién social!

27. Por otra parte, el “caos cosmoldgico” al que se enfrenta una jefatura ante la stbita pérdida del jefe (con cuyo poder a
menudo se confunde el territorio mismo) da una idea acerca de la dependencia de la comunidad respecto a una figura digna
del cargo. Semejante posibilidad es automaticamente atajada por el Estado, cuyo aparato administrativo o burocratico garan-
tiza de modo auténomo la reproduccién del sistema.

Complutum, 2005, \ol. 16: 151-208 168



Un circulo de lectores: Miradas sobre los celtas del NO. de la Peninsula Ibérica

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ARMBRUSTER, B.; PEREA, A. (2000): Macizo/ hueco, soldado/ fundido, morfologia/ tecnologia. El &mbito tecnoldgico
castrefio a través de los torques con remate en doble escocia. Trabajos de Prehistoria, 57-1: 97-114.

BARCELO, J.A. (2001): Técnicas de Inteligencia en Arqueologia. Su uso en el estudio de las formas de interaccion so-
cial durante la Edad del Bronce. La Edad del Bronce, ¢ Primera Edad de Oro de Espafia?. Sociedad, Economia e
Ideologia (M. Ruiz-Gélvez, coord.), Critica/Arqueologia, Barcelona: 55-84.

BELTRAN LLoRIs, F. (1988): Un espejismo historiografico. Las organizaciones gentilicias hispanas. | Congreso Penin-
sular de Historia Antigua, vol 11, Santiago de Compostela: 197-237.

BERMEJO BARRERA, J.C. (1984): O pobo nunca tivo a razon. | Coloquio de Antropoloxia de Galicia, Sada: 7-14.

Boon, J.A. (1982): Other Tribes, Other Scribes. Symbolic Anthropology in the Comparative Study of Cultures,
Histories, Religions and Texts. Cambridge University Press, Cambridge.

Bourdieu, P. (2003): El oficio de cientifico. Ciencia de la ciencia y reflexividad. Anagrama, Barcelona.

BraRAs, R. (1995): Indixenas e Romanos na Galicia Céltica. Follas Novas, Santiago.

BraRAs, R. (1999): A organizacion socio-politica do mundo castrexo. Tesis Doctoral inédita, Universidade de Santia-
go de Compostela.

BraRAs, R. (2000): Deuses, Heroes e Lugares Sagrados na Cultura Castrexa. Sotelo Blanco, Santiago.

CaLo LouriDo, F. (1993): A cultura castrexa. A Nosa Terra, Vigo.

CLASTRES, P. (1974): A sociedade contra o Estado. Edigdes 70, Porto.

DeTIENNE, M. (2001): Comparar lo incomparable. Alegato a favor de una ciencia histérica comparada. Peninsula,
Barcelona.

DumonT, L. (1966): Homo Hierarchicus. Essay sur le systéme des castes. Gallimard, Paris.

DumonT, L. (1987): Ensayos sobre el individualismo. Alianza Universidad, Madrid.

DumonT, L. (1989): La civilizacion india y nosotros. Alianza Universidad, Madrid.

FERNANDEZ-POsSE, M.J.; SANCHEZ-PALENCIA, F.J. (1998): Las comunidades campesinas en la cultura castrefia. Traba-
jos de Prehistoria, 55-2: 127-50.

FINLEY, M.1. (1961): EI mundo de Odiseo. FCE, Madrid.

FrIED, M.H. (1985 [1960]): Sobre la evolucidn de la estratificacion social y del Estado. Antropologia politica (J.R.
Llobera, comp.), Anagrama, Barcelona: 133-51.

GARCIA QUINTELA, M.V. (1999): Mitologia y mitos de la Hispania Prerromana I11. Akal, Madrid.

GARCIA QUINTELA, M.V. (2002): La organizacion socio-politica de los Populi del Nororeste de la Peninsula Ibérica.
Un estudio de antropologia politica historica comparada. TAPA (Traballos de Arqueoloxia e Patrimonio), Santiago.

GLuckMAN, M. (1978): Politica, derecho y ritual en la sociedad tribal. Akal, Madrid.

GoNzALEZ RuiBAL, A. (2000): Joaquin Caridad Arias (1999): Cultos y divinidades de la Galicia prerromana a través
de la toponimia. Complutum, 11: 327-9.

GODELIER, 1984: Lo ideal y lo material. Taurus, Madrid.

LEvi-STRAUSS, C. (1973): Antropologia Estructural. Eudeba, Buenos Aires.

LEvi-STrAUSS, C. (1979): Antropologia Estructural. Mito, Sociedad, Humanidades. Siglo XXI, Madrid.

LEvi-STRAUSS, C.; SPIRO, M.E.; GoucH, K. (1974): Polémica sobre el origen y la universalidad de la familia. Cuader-
nos Anagrama, Barcelona.

LorPez JIMENEZ, O.; SASTRE PRATS, I. (2001): Europa en la creacion de los modelos célticos en Espafa: el sindrome
del patito feo. ArqueoWeb 3 (3).

LLiNARES, M2 M.(1990): Mouros, &nimas, demonios. Akal, Madrid.

PARCERO OuBINA, C. (2002): La construccion del paisaje social en la Edad del Hierro del Noroeste Ibérico. Fundacion
F.M. Ortegalia, Ortigueira.

PatTERSON, N.T. (1995): Clans are not primordial: pre-Viking Irish society and the modelling of pre-Roman societies
in northern Europe. Celtic Chiefdom, Celtic State (B.Arnold y D.B.Gibson, eds.), Cambridge University Press,
Cambridge: 129-36.

PENA SAaNTOS, A. DE LA (1997): Os pobos castrexos antes da conquista romana. O feito diferencial galego na Historia:
143-91.

SAHLINS, M. (1983): Economia de la Edad de Piedra. Akal, Madrid.

SAHLINS, M. (1984): Las sociedades tribales. Labor, Barcelona.

SAHLINS, M. (1988): Islas de historia. La muerte del capitan Cook. Metéfora, antropologia e historia. Gedisa, Barcelona.

SASTRE PRATS, |. (2001): Las formaciones sociales rurales de la Asturia romana. Ediciones Clasicas, Madrid.

VEYNE, P. (1990): El individuo herido en el corazén por el poder publico. Sobre el individuo. Paidos, Barcelona: 9-24.

WEBER, M. (1969 [1901]): La ética protestante y el espiritu del capitalismo. Peninsula, Barcelona.

169 Complutum, 2005, Vol. 16: 151-208





