
Diseño interior y cubierta: RAG 

Esta obra ha sido editada con ayuda 
de la Dirección General del Libro, 

Archivos y Bibliotecas del Ministerio de Cultura. 

Reservados todos los derechos. De acuerdo a lo dispuesto en 
el art. 270 del Código Penal , podrán ser castigados con pe!1as 

ele 1nulta y privación de libertad quienes reproduzcan sin la preceptiva 
autorización o plagien, en todo o en pai1e, una obra literaria, 

artística o científica fijada en cualquier tipo de soporte. 

© Los autores, 2007 

© Ediciones Akal, S. A., 2007 

Sector Foresta, 1 
28760 Tres Cantos 
Madrid - España 

Tel.: 918 061 996 
Fax: 918 044 028 

,vww.akal.com 

ISBN-10: 84-460-2260-5 
ISBN-13: 978-84-460-2260-2 
Depósito legal: M-312-2007 

Impreso en Lave!, S. A. 
Humanes (Madrid) 

Á. ARIZAGA CASTRO, X. M. AY ÁN VILA, 
R. BRAÑAS ABAD, P. FÁBREGA ÁLVAREZ, 

M:. V. GARCÍA QUINTELA, F. J. GONZÁLEZ GARCÍA, 

• 

/ ~ 
A. GONZALEZ RUIBAL, C. PARCERO OUBINA y 

A. TEIRA BRIÓN 

LOS PUEBLOS DE LA 
GALICIA CÉLTICA 

Coordinador: 
F. J. González García 



V 

ENTRE MITOS, RITOS Y SANTUARIOS. 
LOS DIOSES GALAICO-LUSITANOS 

Por Rosa Brañas Abad 

Desde Homero y Hesíodo, 1os teó1ogos locales, parecen existir dos 
evidencias en las representaciones g1iegas del mundo divino. Por un 
lado, que los grandes dioses reinan apaciblemente sobre distintos cam­
pos, por eje1nplo «los trabajos de la guerra», «las obras de hin1eneo», 
o «los trabajos de la tierra». Por otro, que estos grandes ca1npos de ac­
ción estén ta1nbién repa1tidos entre varias potencias, y aparente1nente 
cada una de ellas ton1e a su cargo una dimensión, un aspecto, un signi­
ficado 1nedio concreto y n1edio abstracto. Representaciones reflexivas 
que han alimentado entre los modernos la convicción de que toda fi­
gura divina está dotada de una esencia autónoma; y al mismo tiempo 
la ce1tidun1bre de que cada dios significa una experiencia ejemplar del 
hombre presente en el mundo. Sorprendentemente, las investigaciones 
llevadas a cabo desde esta doble perspectiva -y las hay muy estima­
bles- no han prestado atención a los datos inmediatos del campo poli­
teísta, es decir, a los santuarios que agrupan a varias divinidades, los al­
tares de dioses n1últiples, contrastados o jerarquizados, las fiestas o 
rituales que ponen en relación a dos divinidades unidas con este moti­
vo, o bien que asocian dos aspectos de una n1is1na potencia, resaltados 
por marcas a veces gestua]es, a veces sacrificiales. 

M. Detienne, Apolo con el cuchillo en. la niano, p. 12. 

INTRODUCCIÓN 

Nos gusta creer que el Saber está tan lógica y rigurosamente con1-
partin1entado que sabremos en todo n1omento a qué campo re1nitir el 

377 

• 



.. 

estudio de cualquier objeto. Y también forma parte de la racionalidad 
científica el rechazo de las ambigüedades, las paradojas, el entrecruza­
miento confuso de valores y categorías. Sin embargo, en lo que a nues­
tra materia se refiere, es decir, el estudio de «lo trascendente» en socie­
dades suficientemente alejadas en el tiempo, no sabemos reabnente si 
conviene mejor a la historia o a la antropología, dos disciplinas estricta­
mente separadas en el mundo académico pero absolutamente relaciona­
das en cuanto a la definición de su objeto. Entre otras cosas, porque la 
distancia temporal que nos separa de las sociedades antiguas no es cua­
litativamente diferente de la distancia espacial y cultural que nos separa 
de las sociedades «no occidentales» en el momento presente. 

Es crítica común a los estudios sobre mitología y religiones antiguas 
la falta de claridad en sus desarrollos, debido quizás a que no esta1nos 
«racionalmente» acostumbrados a la ambivalencia, a la multiplicidad y 
a la confusión aparente que caracteriza al hecho religioso. Por ello, pa­
rece que se consideren incongruencias del método cuestiones que ata­
ñen más directamente a la propia naturaleza del objeto de estudio. 

En este punto aclaramos la conveniencia de la cita de M. Detienne. 
Este mitólogo helenista nos advierte contra la tendencia a reducir a los 
dioses a «esencias autónomas», es decir, a personalidades dotadas de va­
lores, funciones y poderes inequívocos, perfectamente diferenciados de 
los de sus divinos congéneres. La co1nentada reducción responde, según 
parece, a esa necesidad propia de nuestra manera de pensar de evitar toda 
confusión entre categorías. Por el contrario, pru.tiendo del «microanáli­
sis» de Apolo, Detienne demuestra que, frente a la clásica y fundada re­
presentación de este dios como un ser «luminoso», inspirador de la razón 
y de los valores más elevados de la civilización, Apolo 1nanifiesta tam­
bién una «faceta oscura» (desmesura, violencia, crueldad) y, en defmiti­
va, completamente contradictoria con aquella típica imagen «apolínea» 
a la que da nombre. He aquí una TT1uestra del sentido, no racional, sino 
mitológico de los dioses y de los contextos en los que se involucran 1• 

Estas consideraciones son oportunas respecto al tema que nos 
ocupa por varias razones. En primer lugar, porque, en un intento por 
racionalizar la religión castreña, 1nuchos autores no conciben cual­
quier clase de ambivalencia en la caracterización de los dioses. En 
este sentido, es difícil encontrar una interpretación relativa a nuestros 
teónimos diferente de la clásica y estricta caracterización como «di­
vinidad fluvial», «agraria» o «salutífera». Tema aparte, en fin, cons­
tituyen aquellos que describen la religión castreña en términos de 

• 1 Y no sólo eso. Co,no se ha observado en el propio politeís1no griego, los mismos epí­
tetos son cotnunes a muchos dioses; ,nuchas divinidades cun1plen las misn1as funciones, y 
casi todos los dioses «representan a la vez aspectos políticos o sociales, aspectos agrarios 
y cósmicos» (Bern1ejo 1982b, p. 18). 

378 

culto a los ríos, fuentes, piedras, montes -vale cualquier accidente 
geográfico-, sin considerar el hecho de que tal categorización res­
pondió en su día a plantea1nientos de corte evolucionista que no go­
zan hoy en día de las simpatías de los especialistas en religiones. 

No es casual que estos desarrollos basados en la idea del «progreso 
lineal» del pensamiento religioso se apoyasen tradicionaltnente en el 
análisis filológico de los teónimos, puesto que parece habitual que el 
origen de muchos de ellos remonten a apelativos «naturalistas», es de­
cir, nombres comunes designativos de realidades físicas o naturales. 
De ahí argumentaciones como la que nos ofrece F. Villar a propósito 
de una de las divinidades galaico-lusitanas que estudiaremos en este 
capítulo: 

Una vez analizada la etimología de Reve y establecido su valor ape­
lativo originario co1no «río» cabe examinar más de cerca el estado en que 
se encontraba esa palabra -apelativo o teónimo- en el momento en que 
se realizaban las inscripciones votivas en que aparece[ ... ] La conclusión 
a la que yo llego tras el análisis de todos los sintagmas de Reve + epíte­
to puede expresarse como sigue. Reve fue en su origen un apelativo para 
«río». Al igual que sucede con otras divinidades consistentes en fenó1ne­
nos naturales, su divinización lleva consigo una personificación. A medi­
da que se consolida tal personificación, la divinidad tiende a concebirse 
co1no una entidad distinta del fenómeno físico en que se originó. Paula­
tinamente el dios deja de consistir en la realidad física misma del fenó­
n1eno para pasar a concebirse co1no una entidad personal de carácter di­
vino, que en él habita y es su protector o dispensador. Y en el uso 
lingüístico suele subsistir esa dualidad para la propia palabra, que desig­
na a la vez e indisolublemente ambas cosas. Buenos ejemplos de lo que 
digo son, entre otros muchos que podiian citarse, ai. [ antiguo indio] agni­
«fuego» y «el dios Agni»; vayu- «el viento» y «el dios Vayu». O en li­
tuano saule «el sol» y «la diosa Saule»; perkunas «el trueno» y «el dios 
Perrunas». Exacta1nente es ésa por cierto la situación de los ríos y en ge­
neral Jas corrientes de agua en la religión védjca. El término genérico na.dí 
«río» aparece en el Rigveda designando corrientes de agua que frecuen­
te1nente se ilnaginaban como diosas[ ... ] Uno de los ríos, cuyo nombre en 
védico es Sarasvati, cobró una i1nportancia y una personalidad particular-
1nente relevante, sin duda debido a que se trataba del Indo, según se cree, 
y se conviltió en la diosa protectora de las aguas, que aparece menciona­
da junto Agni, los Marut, los Asvin, Pusan, etc. (Villar 1996b ). 

Sin embargo, cuando se califica a Sarasvati como «diosa protec­
tora de las aguas», sabemos, con Villar, que no se alcanza a definir 
por completo el verdadero carácter de una diosa que es esencial en la 
cos1nología india: no sólo porque encarna a ri «la prosperidad», sino 

379 

-



porque reúne todas las cualidades funcionales propias de los dioses 
superiores indoeuropeos, pureza, fuerza guerrera y riqueza. Además, 
por su asimilación con Vac, «la Palabra», ella representa eJ sostén de 
los dioses soberanos que fundan su legitimidad en la «verdad» (el jui­
cio justo -del rey- o la palabra ritual -sacerdotal- pronunciada con 
precisión y rectitud; Dumézil 1968, pp. 106-107). De la cita de F. Vi­
llar, en cualquier caso, podemos retener la idea de que los teónimos 
«naturalistas» galaico-lusitanos no son una excepción en el seno de la 
familia lingüística indoeuropea (otros ejemplos más adelante). 

A pesar de la aparente trivialidad de los significados etimológicos de 
sus nombres, los dioses representan por lo general una co1nplejidad con­
ceptual para nosotros difícil de alcanzar, incluso disponiendo de buenas 
y numerosas fuentes. Con todo, la idea de un numen acuático al que los 
creyentes aluden genéricamente (supuestainente Reve), como sin saber a 
qué divinidad concreta están invocando, posee paralelos indiscutibles en 
las religiones clásicas, puesto que las Ninfas, por sólo poner un ejemplo, 
pueden ser diosas anónimas cuyo poder se considera estrictamente loca­
lizado en las fuentes y arroyos en los que habitan. Sin embargo, cuando 
B. Prósper apostilla «en realidad, río y divinidad son aspectos de la mis­
ma realidad y la única forma de no traicionar la percepción indígena de 
este hecho es traducir Reve simplemente como río» (2002, p. 142), lo 
que se sugiere es que los galaico-lusitanos permanecían, incluso después 
de la ro1nanización, en un supuesto «estadio evolutivo» social y rel igio­
so aún anterior al que el F. Villar defiende dentro de su periodización: la 
idolatría. Ello supone, en otras palabras, que nuestras poblaciones no al­
canzaban a valerse de las mínimas propiedades simbó1icas que caracteri­
zan en general al pensamiento religioso ( una crítica a estos postulados en 
González García y García Quintela [e.p.]). 

Religión, sincretisnio e interpretatio 

De todas las definiciones que se han propuesto, me inclino por 
aquella según la cual la religión es el conjunto de creencias, doctrinas 
y prácticas rituales por las que una sociedad se dota de sentido, es de­
cir, le per1nite comprender aspectos transcendentes de su existencia, 
tales como el lugar que la propia sociedad y sus 1nie1nbros ocupan 
dentro del Universo o Cosmos, y los modos concretos en que los in­
dividuos pueden intervenir sobre aquél2. 

2 En otras palabras, «hay buenas razones para considerar que las forn1as del discurso 
religioso no son independientes de las fonnas que reviste Ja organización general de la so­
ciedad que produce este discurso y las representaciones que van asociadas con ella». 1-Ie-
rrenschmidt 1996, p. 631. · 

380 

• 

J 

¡ 
1 

Una constante en todas las religiones es la existencia de un sistema 
de representaciones pruticular (conjunto de ideas y valores) acerca del 
origen y la organización general del Cosn1os, a lo que llamamos cos­
mología -o «concepción del mundo»-. Es co1nún, además, que este 
siste1na responda a formas concretas de pensamiento que, en la medi­
da en que funciona entrelazando 1núltiples planos de lo real, y estos con 
otros imaginados, posee un carácter eminentemente simbólico. El he­
cho de que estos «objetos del pensamiento religioso» respondan a con­
figuraciones particulares según las diferentes sociedades supone la 
existencia de siste1nas sin1bólicos diferenciados. Es tarea de la historia 
de las religiones definir la lógica y las propiedades de esos sistemas en 
relación con sus respectivos contextos, históricos y culturales. 

A diferencia de las llan1adas religiones universalistas o «del Libro» 
(cristianismo, judaísmo, islam), cuyas implicaciones en los sistemas 
sociopolíticos son generalmente débiles ( de ahí que sean fácilmente 
expo1tables), las religiones étnicas se caracterizan por su estrecha re­
lación con las instituciones propias de las sociedades que las produ­
cen. En este sentido, es posible entender este tipo de religión como el 
conjunto de ideas subyacentes a formaciones sociopolíticas básica-
1nente «fundamentalistas»3; en ellas, la dependencia de lo político res­
pecto al fundamento reJ igioso responde a la concepción general del 
Cosmos como un orden de naturaleza sagrada en el que apenas se deja 
espacio para lo profano y al que los mismos dioses se hallan subordi­
nados (de ahí su calificación trunbién como «religiones del Cosmos»). 

Por tratarse de un co1nponente étnico más, equiparable a cualquier 
otra rasgo distintivo de un grupo hu1nano culturahnente diferenciado 
(como la lengua), un sistema religioso étnico es, por definición, un 
fenómeno localizado e incapaz de expansionarse. Aunque la religión 
romana dejase de ser en cierto momento una de tantas religiones ét­
nicas conocidas en la Antigüedad4

, en su versión política imperial 
acabaría mostrando ta111bi.én sínto1nas de esa incapacidad. Algunos de 
ellos se perciben 1nejor al confrontarla con una religión uní versalista. 

Mientras que la promesa de redención futura hacía del cristia­
nismo una doctrina especialtnente atractiva para los grupos más 
desfavorecidos del Imperio, el paganis1no ro1nano, por el contrario, 
asilnilaba con mayor eficacia a las elites dirigentes de los pueblos 
conquistados; de ello dependía, en última instancia, la integración 

3 Aclaren1os que este fundamentalismo no es coyuntural, como pudo haber sido el de 
la Europa cristiana en el pasado, sino «estructural», es decir, inherente a las formaciones 
sociopoüticas a las que nos referimos. 

4 Así sería al inenos en el estado en que se 1nanifiesta en la 1nitología historizada estu­
diada por G. Dumézil (1966), que cronológicamente habría que situar con anterioridad al 
sincretismo religioso producido en torno al siglo VIII con las religiones griega y etrusca. 

381 



... 

plena de estos sectores en los cuadros políticos y adminjstrativos de 
sus respectjvas civitates. Por esta razón, la religión romana no sólo 
nunca llegaría a sustituir a las religiones indígenas entre las capas po­
pulares en general, sino que tampoco alcanzaría nunca el grado «ecu-
1nénico» de homogeneización religiosa que el cristianismo logró en 
toda la romanidad a pm1ir del Bajo Imperio (San Bernardino 1995). 

La intransigencia cristiana, fundada en el dogina de la unicidad de 
Dios, impedía la más mínima posibilidad de conciliación con el paga­
nismo, puesto que resultaba impensable cualquier intento de asimilación 
de una fo1ma divina diferente de la propia. Por el contrm·io, la religión 
romana no sólo practicó habitualmente la asimilación sino que además 
preveía rituahnente la plena integración de dioses extranjeros en el seno 
de su propio panteón a través de la evocatio. Este ritual consistía en el 
pronunciamiento de una fórmula mágica o carn1en. («encantamiento») a 
través del cual se pretendía alejar a los dioses enemigos de sus protegi­
dos para hacerlos favorables a los romanos, con la promesa de trasla­
darlos a Roma y allí dedicarles templos y juegos. Cuando los dioses de 
los vencidos no se habían manifestado propicios se consideraban p1i­
sioneros y, dependiendo de la decisión de los pontífices, podían ser sim­
plemente eliminados, adjudicados al culto privado de determinadas fa­
milias romanas -como la del general vencedor- o incluso aceptados en 
el culto público, pero resaltando su condición de «cautivos» (como la 
Minerva ca¡1ta de la ciudad etrusca ele Faleria; Du1nézi I 1966, pp. 412-
418; 1985, pp. 135-150). 

La expansión de la religión romana a raíz de las conquistas 1nilita­
res se efectuaría a través de la oficialización de una serie reducida de 
cultos a los dioses superiores del panteón (tríada capitolina: Júpiter, 
Juno y Minerva) y al mismo emperador. Esta religión oficial implica­
ba la obligación por parte de las ciudades de organizar anualmente 
aquellos cultos públicos para manifestar su sometimiento político al 
Estado romano. Los cultos privados, por el contrario, se mantuvieron 
independientes de las directrices del Estado. Por tanto, fuera de las li­
mitadas obligaciones exigidas por la religión oficial, el Alto In1perio 
se mantuvo generalmente tolerante en materia religiosa. De hecho, las 
conocidas persecuciones contra druidas, cristianos y judíos se llevaron 
a cabo no por razones estrictamente religiosas, sino por lo que supo­
nían de rebelión contra el poder del Estado: los druidas proclrunaban 
la inn1inente caída del Iinperio y el renacer del poderío galo; los cris­
tianos se resistían a rendir culto al e1nperador (personificación del Im­
perio) y los judíos se negaban a pagar impuestos por razones de fe 
(Marco 1996a, p. 231; Diez de Velasco 1999, p. 90). Al margen de la 
represión por esta serie de causas, percibidas co1no resistencia políti­
ca, nada impedía a estos colectivos conservar sus creencias y practicar 
sus propios ritos. 

382 

• 

De hecho, la organización de los pueblos conquistados en civitates 
¡1eregrinae y 1nás tarde en municipios suponía la adjudicación ?e la 
curatio sacrorum o «gobierno de las cosas sagradas» a los magistra­
dos locales, de manera que se permitía la incorporación de determina­
das divinidades indígenas en el culto público de las ciudades (según 
Festo, los niunicipalia sacra son aquellos que «los pueblos interesa­
dos practicaron siempre, antes de haber recibido la civitas Romana, ~ 
que los pontífices decidieron que se continuasen observando~ practi­
cando en las formas tradicionales», Dumézil 1966, p. 417; eJemplos 
epigráficos en el noroeste hispánico en .. ~are? 19~6~). Esta fle~b~i­
dad se explica por el carácter no dog1nattco sino c1v1co de la rehg1on 
romana; según esta condición, el valor de los ~ulto~ ~o se fund~~~n­
ta en la creencia sino en la observancia de las d1spos1c1ones pont1f1c1as 
a que obliga la ciudadanía. Por lo mismo, es~lavos? extranjeros .Y: ~a­
bitualmente, mujeres, tenían prohibida la as1stenc1a a los sacr1f1c1os 
públicos de las ciudades (Scheid 1998, pp. 20, 22; 1991, p. 423). 

Por tanto, a pesar de su expansión, la religión imperial romana esta­
ba lejos de ser una religión universalista. Basada en la lealtad antes que 
en la fe se trataba más bien de una estrategia política diseñada para inte­
fil"ar a I~s pueblos conquistados en el estado multicultural y multirreli­
:ioso en el que Roma se habría de convertir a través de su particular em­
~resa hegen1ónica. Producto de esa estrategia será el fen~meno sincr~ti_co 
derivado del encuentro de la religión ro1nana con las diferentes religio­
nes indígenas vigentes en territorio imperia15

. A esta co~untura respo~de 
el concepto actual de «religión provincial», al que precisamente se aJus­
ta la religión de los galaicos que, en el estado en que se nos da a conocer 
en las fuentes epigráficas, no puede ser sino de época galaico-romana. 

Religión provincial galaico-romana y religiones clásicas 

En las religiones provinciales es frecuente la presencia de m~~cio­
nes u ofrendas a divinidades romanas, tanto en contextos of1c1ales 
como fuera de ellos, a las que a menudo se alude en compañía de epí­
tetos o calificativos expresados en lenguas indígenas. En otras ocasio­
nes resulta llamativa la recurrencia de uno o varios teónimos romanos 

' en la epigrafía de una determinada región, lo que hace sospechar sobre 
las verdaderas razones de la veneración que se les confiere. Estos fe­
nómenos son considerados, por lo general, indicios de interpretatio, es 

s El «sincretismo» es una hibridación surgida generalmente en situaciones coloniales, 
en las que una cultura nativa es alterada por una cultura exteri?r d?~nante, definié.ndos_e 
como la «ainalga1na de elernentos míticos, cultuales o de organJzac,on de procedencias di­
versas en el seno de una n1isma fonuación religiosa» (Riviere 1996, p. 675). 

383 

• 



decir, del proceso a través del cual se asimilan conceptualmente di­
vinidades pertenecientes a sistemas religiosos diferentes. El procedi­
miento consiste en la traducción de figuras o categorías religiosas 
extrañas a términos familiares para hacerlas inteligibles, o más con­
cretamente, en «la designación de una divinidad indígena por el nom­
bre de una divinidad romana que se considera análoga desde el punto 
de vista funcional» (Marco 1996a, p. 222, con ejemplos). Sin embargo, 
podemos estar casi seguros de que los responsables de la traducción en 
la mayoría de los casos hab1ían sido los propios indígenas, como re­
sultado del lento proceso de aculturación al que fueron so1netidos 
(Lambrino 1965, p. 232; Marco 1996a, pp. 223-226). 

En cualquier caso, la simple constatación de interpretatio en nuestra 
región supone de inmediato la existencia entre las poblaciones indíge­
nas de un sistema politeísta y jerárquico con el que se podían comparar 
los panteones clásicos (tanto ron1ano co1no griego). Por ello, no pode-
1nos dejar de considerar la religión galaica en sus mismos términos, es 
decir, como un sistema organizado de creencias, ritos y figuras divinas 
ideados para ofrecer respuestas pertinentes a sus peculiares cuestiones 
sociales, políticas o económicas. De hecho, la comparación con las reli­
giones clásicas manifiesta, en un primer análisis, importantes coinci­
dencias, tanto en lo que se refiere a la variedad de panteones locales 
como a las fórmulas empleadas para la categorización de los dioses. 

Cada una de las innumerables ciudades griegas poseía autóno1na­
mente su propio panteón, de manera que, aunque no se perdía de vista 
la serie de valores comunes a todo el mundo griego, se practicaba un 
«politeísmo cuya estiuctura es lo suficienteinente t1~xible como para 
amoldarse a las obligaciones de las pequeñas co1nunidades rivales e in­
dependientes» (Sissa y Detienne 1994, p. 219). Y aunque todas aquellas 
ciudades compartiesen el culto de los doce Olín1picos, cada una conce­
día al dios o diosa escogido el título de ¡Jolíade o soberano de la ciudad: 
Atenea en Atenas, Hera en Argos, etc. Por lo que a Roma se refiere, ya 
he1nos 1nencionado que la política ron1ana permitía la configuración de 
panteones diferenciados en e] seno de cada ~·ivitas. Por ello, la autono1nía 
religiosa de las ciudades parece adaptarse a la perfección al propio ca­
rácter politeísta de las religiones clásicas, según el cual «los dioses cam­
bian en relación con cada comunidad; ellos son, por así decir, miembros 
de la misma comunidad que sus adoradores» (Scheid 1998, p. 22). 

La Gallaecia, por su parte, presenta indicios de una situación se­
mejante. Al menos así lo sugiere el hecho de que a lo largo de toda 
la región galaico-lusitana encontremos dedicaciones al dios Bandua 
en relación con diferentes núcleos de población o grupos sociales: 
Lanobriga, Longobricu, Veigebreaego, etc. Por otra parte, la multipli­
cidad de epítetos o calificativos que aco1npañan a cada una de las divi­
nidades galaicas no parecen tener otro objeto 111ás que destacar las cua-

384 

., 
l 
! 

¡ 

lidades, funciones o atribuciones concretas que los devotos evocan en 
cada ocasión en función de sus propias necesidades. Por tanto, tampo­
co se distinguirían en este aspecto de las n1ás conocidas divinidades 
clásicas; pensemos en los 1núltiples epítetos de Zeus: Panhellénios «de · 
todos los griegos», Eleutherios «de la libertad», Xénios «hospitalario», 
Ktésios «dispensador de ambrosía», Licaios «lobo (desterrado)», etc.; 
o del mismo Júpiter: Optimo Maxinio «el mejor y más grande», Latiaris 
«del Lacio», Elicius «el que atrae [la lluvia]», Tonans «ti·onante», Fúl­
gurator y Lucetius «fulgurante», Sum,nanus «nocturno», Stator «el que 
detiene [al enemigo]», etc. 

Por consiguiente, si todos estos epítetos expresan las diferentes 
cualidades y campos de acción de los dioses que califican, podemos 
preguntarnos si no sería posible extraer infor1nación semejante de los 
epítetos indígenas que acompañan a nuestros dioses. La respuesta a 
esta cuestión no es simple. En prüner lugar, porque la conveniencia 
de todos esos calificativos para los dioses clásicos viene avalada, y 
aclarada, por sus respectivas mitologías o, en su defecto, por los tex­
tos escritos que nos proporcionan su contexto cultual y su sentido. 
Obviamente, ninguna fuente de este tipo está al alcance de los estu­
diosos de la religión galaica. Por ello, la extrapolación al carácter de 
una divinidad de los significados etimológicos de sus epítetos debe 
proponerse a 1nodo de hipótesis y con todas las reservas. Y lo 1nisrno 
cabe decir del análisis de los propios teónimos, puesto que se ha com­
probado que, en cuanto se pierde conciencia de su significado literal, 
los nombres de los dioses dejan de ser definitorios y pueden pasar 
a encajar personalidades co1npletamente dispares respecto a las de­
signadas en origen (Dumézil 1966, p. 181 ). Con todo, también se ha 
comprobado que otras muchas divinidades indoeuropeas han mante­
nido de forma solidaria teónimos y caracteres. Por ejemplo, tanto 
Zeus como Júpiter se mantuvieron en las posiciones de superio1idad 
que la ideología indoeuropea concedía en general a los dioses del cie­
lo (su etiinologfa los designa como «cielo luminoso», Dumézil 1966, 
p. 181). Por lo demás, no creo que haya que descartar la posibilidad 
de que muchos dioses galaicos poseyeran nombres parlantes, pe1fec­
tamente co1nprendiclos por sus devotos, como lo fueron en su mo­
mento los ro1nanos Terniinus o luventas ( el uno asociado al carácter 
sagrado de los límites y la otra a la protección de los jóvenes), entre 
otros muchos ejemplos. 

Las posibilidades que las religiones clásicas nos ofrecen para la 
comprensión de otras religiones indoeuropeas peor conocidas quizá 
no hayan sido suficientemente aprovechadas. De otra manera, quizá 
se hubiesen evitado agrias discusiones en torno a la naturaleza de 
nuestros dioses, pero también sobre el propio estatuto de las religio­
nes indígenas del occidente hispánico respecto a las del resto de las . 

385 



l 

sociedades antiguas de su entorno. Pues, frente a la tendencia general 
por parte de los historiadores a considerar todas estas religiones en 
un cierto plano de igualdad, algunos filólogos insisten en recuperar 
viejas creencias sobre el primitivismo de las poblaciones de nuestra 
región. Pero, insisto, aunque en efecto podamos admitir que los signi­
ficados etimológicos de nuestros teónimos apunten a nombres comu­
nes designativos de diferentes formas o accidentes naturales (Reve 
«río», Navia «valle», etc.), no parece que estos datos se hayan valo­
rado convenientemente en comparación con fenómenos semejantes 
en el propio mundo clásico. Por poner unos pocos ejemplos: 

La intervención de Bóreas, el Viento del Norte, salva a los Turios 
de la Magna Grecia del ataque de las tropas de Dionisia de Siracu­
sa, a raíz de lo cual los ciudadanos «votan un decreto concediendo 
la ciudadanía al Viento: le asignaron una casa como a un nuevo ciu­
dadano, le otorgaron un terreno e instituyeron una fiesta en su ho­
nor». Durante el reparto de Grecia por los dioses, la disputa entre 
Hera y Poseidón por el patrocinio de Argos se dirime mediante el ar­
bitraje de los dioses-ríos que fluyen en torno a la ciudad: «Los Tres 
Ríos se reúnen, deliberan y están de acuerdo con su hermano !naco 
cuando éste afirma que, en efecto, la tierra de Argos es propiedad de 
la hermana-esposa de Zeus». Y en plena época clásica Apolo, bajo el 
aspecto de Aguieús (aguiá «vía, camino abierto»), no es más que una 
pequeña piedra cónica que se sitúa delante de las casas frente al ca­
mino. De ahí también que, al lado del Hermes barbudo del ágora de 
Faras, 30 simples pilares de piedra adyacentes pudiesen ser adorados 
en la ciudad aquea cada uno con el nombre de una divinidad (Sissa 
y Detienne 1994 ). 

Por tanto, plantearse el recurso naturalista para la representación 
de los dioses como síntoma de primitivismo, o al antropomorfismo 
como la inversa, puede conducirnos a conclusiones engañosas sobre 
supuestos estadios evolutivos en la historia de las religiones. Debe­
mos a Vernant esta precisa definición del problema: 

386 

Un dios expresa los aspectos y los n1odos de acción del poder y no 
las formas personales de su existencia [ ... ] el antropon1orfismo del 
dios, no más que su individualidad, no debe ilusionar. Tiene, también, 
límites muy precisos. Un poder divino representa siempre de forma so­
lidaria aspectos cósmicos, sociales, humanos, no disociados todavía 
[ ... ] La representación del dios bajo una fonna plenamente humana[ ... ] 
constituye un hecho de simbología religiosa que debe ser situado e in­
terpretado exactamente. El ídolo no es un retrato del dios: los dioses no 
tienen cuerpo. Ellos son, por esencia, los invisibles, sie111pre más allá 
de las formas, a través de las cuales se manifiestan, o mediante las cua­
les se exteriorizan en el templo (Vernant 1993, pp. 326-327). 

l 

• 

e 
o 

Figura 96. Distribución de teónimos hispano-romanos con el área recortada de 
los galaico-lusitanos (según Olivares Pedreño 2002, modificado). 

¿ Quiénes son los galaico-lusitanos? 

Al incluir a los galaicos en el grupo más amplio de los galaico-lu­
sitanos lo que hacen10s es constatar la unidad cultural de Jos pueblos 
del cuadrante noroccidental ibérico insinuada por varias fuentes. En 
primer lugar, por los textos clásicos y, en segundo lugar, por la co­
munidad lingüística que revelan, princjpal y precisamente, los nom­
bres de los dioses documentados a lo largo de esta región (figura 96). 

Respecto a las fuentes clásicas, disponemos de un buen testimo­
nio en la Geografía de Estrabón (ID, 3,2; 3, 3): 

[ .. . ] y en úJtilno lugar los calaicos, que ocupan gran parte de la zona 
montañosa. Por eso y por ser los n1ás difíciles de vencer, al que sorne­
tió a los lusitanos le proporcionaron ellos 1nis1nos el sobreno1nbre [el 
Galaico] e hicieron que la 1nayoría de los lusitanos se les denomine 
hoy calaicos [ ... ]. Al norte del Tago la Lusitania es el 1nayor de los pue­
blos ibéricos y el co1nbatido por más tiempo por los romanos. Delimi­
tan este país por el lado sur el Tago, por el oeste y norte el Océano y 
por el este los carpetanos, vetones, vacceos y calaicos como pueblos 
111ás importantes [ ... ]; no obstante algunos autores, al contrario que los 
actuales, llaman lusitanos tan1bién a éstos. Los calaicos son, por ]a par­
te oriental, vecinos del pueblo de los ástures y de los celtíberos [ ... ] 
(traducción de M.ª J. Meana y F. Piñeiro, Gredos). 

387 



Este discurso deja bien a las claras que galaicos y lusitanos, en un 
tie1npo anterior, habían sido considerados un mismo pueblo. Y aun se­
ñalando que autores contemporáneos (can1bio de era -reinado de Au­
gusto-) distinguen perfectan1ente a unos y otros, Estrabón recurrente­
mente emplea noticias antiguas (con fuente en Posidonio, siglos 11-1 

a.C.) que sugieren su completa identificación, pues atribuye a Lusita­
nia límites, ríos y pueblos situados al norte del Duero, inequívoca­
mente galaicos en tiempos de,Augusto: el Océano al norte, el río Miño 
(III, 3, 4) y el pueblo de los Artabros (III, 2,9). 

Los filólogos, por su parte, han individualizado el sector oalaico-lu­
sitano ª. partir de una serie de rasgos lingüísticos diferenciales respec­
to al «hispano-celta», el conjunto de dialectos célticos conocidos en el 
resto de la Hispania indoeuropea. La identificación de estos rasoos, 
atribuibles a un dialecto indoeuropeo sui generis, ha sido posible 1~er­
ced al conoci.Iniento de cuatro textos breves escritos en lenoua lusita­
na, así calificada por su estricta localización en territorio pro;i.I1cial lu­
sitano en época imperial (lo que excluye el sector galaico, mcorporado 
en la provmcia Citerior Ta1Taconense6). Mas, aparte del hecho de que 
en la Gallaecia propiamente dicha no se documenta ni.I10-ún texto re­
dactado íntegramente en esta lengua, sí se conservan nu~erosas evi­
d~ncias de la existencia de una con1unidad lingüística con las pobla­
ciones al sur del Duero. De ello dan cuenta, como veremos más 
adelante, los 1núltiples teónimos comunes a ambos territorios7

• 

Pero ta1nbién se admite de modo generalizado la presencia en 
toda esta región de otra lengua, ahora sí de raíz céltica, convivien­
do plenamente con el lusitano. Prueba de ello serían los teónimos 
característicamente lusitanos (se dice que Bandua, Reve, Coso, Navia) 
acompañados en la epigrafía de determinantes formados a partir del 
~l~mento céltico -brislbriga que, como es sabido, señala lugares for­
t1f1~ados en altura o castros. Y además de este elemento, que apare­
e~ 1ntens~mente documentado en este territorio en numerosos topó­
n11nos (V1llar 1995, pp. 153-188), la presencia céltica en el noroeste 
es un dato también conocido a través de los autores clásicos (Estra­
bón, Mela, Plinio, Ptolomeo; entre otros 1nuchos testi1nonios lin­
güísticos independientes). 

6 Las inscripciones rupestres de Cabec;o das Fraguas (Guarda) y Lrunas de Molerlo (Viseu) 
en Portugal; y los dos testi1nonios de Arroyo de la Luz (Cáceres). 

, 7 En. relación con el ma~a político actual, el «área religiosa» galaico-lusitana con1prende-
na apro~u~adrunente, en terntorio españ,ol, toda Galicia, Bierzo (León), parte de Asturias y de 
las ¡~r?vmcms de ~mo_ra, Salamanca, A vila, Toledo, Cáceres y norte de Badajoz; los límites 
1nend1onales en terntono portugués se encontnu·ían en Beira Litoral y Beira Baixa. En tén11i­
n?s étnicos, est?s teJTitorios corresponderían a Lucenses, Bracari, Lusitani, Vetones y Celtici. 
Sm embargo, nmguno de estos límites coincide estrictmnente con las fronteras provinciales ro­
manas entre Lusitania y Citerior, ni con las regiones étnicas descritas por los clásicos. 

388 

·' 1 

\ 

• 

Puesto que todavía no esta1nos en condiciones de valorar este fe­
nómeno de convivencia (pues, si el componente lusitano parece pre­
valecer en la teonitnia, el céltico parece imponerse en el campo topo­
nímico), a la hora de emplear los datos lingüísticos ofrecidos por la 
onomástica galaico-lusitana para el conocimiento de la religión, po­
demos optar por simplemente establecer correspondencias con el 
mundo indoeuropeo en general. El marco ofrecido por esta familia 
lingüística y religiosa es lo suficientemente concreto, además de co­
mún a diferentes pueblos, co1uo para proporcionar elementos de apo­
yo en la interpretación de los dioses tan~bién indoeuropeos que nos 
interesan. Aunque hacia este terreno se va a inclinar preferentemente 
la presente exposición sobre la religión galaico-lusitana, es preciso 
añadir algunos datos procedentes de otros átnbitos del conocimiento 
de la religión de los galaicos. 

EL CONOCIMIENTO DE LA RELIGIÓN EN TIEMPOS PRERROMANOS 

A excepción del lusitano Viriato, cuya figura y peripecias entre los 
años 147-139 a.C. atrajeron la atención de diferentes autores clásicos, 
poco se ha reflejado en sus textos sobre la vida social de los galaico­
lusitanos en tiempos anteriores a la conquista de Augusto. Sobre sus 
costumbres religiosas, en particular, apenas destacan unas pocas noti­
cias trans1nitidas, en especial, por Estrabón, Tito Livio y Silio Itálico. 

Una de ellas, referida patticularmente a los galaicos, afi.I·ma que 
«algunos dicen que los galaicos son ateos» (Estrabón Geografía III, 
4,16). Sobre este particular son muchas las opiniones que se han emi­
tido, señalando la mayoría la falsedad de tal aseveración, como mues­
tra el hecho de que hoy día conozcamos entre los galaicos numerosos 
nombres de dioses indígenas. Pero, considerando el contexto de la no­
ticia dentro del discurso estraboniano, precisamente en medio de una 
larga exposición sobre los vicios, vilezas y estado de anomia general 
en el que vive el bárbaro montañés, debe1nos considerar esa noticia no 
tanto consecuencia de una deliberada falacia, como expresión incons­
ciente de un simple prejuicio cultural. En ese contexto el ateísmo fun­
cionaría, entonces, co1no procedinuento retórico destinado a enfatizar 
el extremo salvajis1no de los galaicos, cuyas creencias y seres divinos 
se considerarían completamente inasünilables por los de la cultura 
grecorromana (Bermejo 1982b, p. 19~ Marco 1993b, p. 155)8

• 

8 El sentin1iento de alteridad o diferencia cultural que el anó1nico y ateo galaico sus­
cita en el grecorron1ano no es diferente del que el cristiano de época 1noderna siente res­
pecto al indio americano «sin rey, sin ley, sin fe» (Bestard y Contreras 1987, pp. 92-100), 
por sólo poner un ejen1plo. 

389 



• 

Tal incapacidad de asimilación se vería al cabo totalmente desmen­
tida, puesto que, como tendremos ocasión de ver 1nás adelante, los dio­
ses galaicos pudieron finalmente ser «interpretados» a través de los dio­
ses grecon·omanos. Esto da a entender, en suma, que la noticia sobre el 
ateísmo de los galaicos remite a una época muy anterior a su conquista, 
a un momento en el que el absoluto desconocimiento de un pueblo se 
suple con los estereotipos míticos más fantasiosos. Semejante actitud 
responde a una propiedad del pensamiento mítico-religioso (poli o mo­
noteísta), donde todo lo imaginable, cognoscible o no, necesita ser en­
cajado en unos esquemas mentales que permitan su co1nprensión9. 

Otras noticias ofrecen información sobre algunas prácticas adivi­
natorias, la celebración de ritos sacrificiales y la existencia de espe­
cialistas religiosos. 

La adivinación, el sacrificio y sus oficiantes 

Silio Itálico (III, 344) es quien nos dice que, durante la Segunda 
Guen·a Púnica, los jóvenes galaicos enviados a luchar con Amoal 
eran «expe1tos en adivinar a través de las entrañas, los vuelos de las 
aves y los divinos relámpagos», de ·lo que en Roma eran intérpretes 
especializados los arúspices. Que la consulta de la voluntad de los 
dioses se efectuaba en contextos bélicos y que a veces se acompaña­
ba de sacrificios (la extispicina o examen de las vísceras así lo exige) 
es un dato que corrobora Estrabón (ID, 3, 6-7) 10

: 

Los lusitanos hacen sacrificios; observan las entTañas, pero sin 
extirparlas. También observan las venas del pecho y conjeturan pal­
pándolas. Predicen mediante las entrañas de los prisioneros de gue­
rra, cubriéndolos con sagos [1nantos de lana negra y gruesa]. Luego, 
cuando el arúspice (griego hieroskópos) los golpea por encima de las 
entrañas, predicen según Ja forma en la que cae el cuerpo. Cortan a 
los prisioneros la mano derecha para consagrarla con10 ofrenda. 

Pero el testimonio más antiguo sobre estos sacrificios, referidos a 
las guerras lusitanas durante la pretura de Galba en Hispania (media­
dos s. II a.C.), es el ofrecido por Tito Livio (Per. 49): 

9 La absoluta inverosi1nilitud de un pueblo ateo en el sentido que «nosotros» damos al 
ténnino, se basa en la experiencia etnográfica actual, pues no se conoce ninguna co1nuni­
dad, por prunüiva que la considere1nos, en la que no exista «una mitología sistematizada, 
con unos personajes bien definidos», Bermejo 1982b, p. 17. 

10 El sacrificio a los dioses en otros contextos, co1no durante la celebración de la boda 
y los funerales de Viriato, también nos es conocido a través de Diocloro (XXXIII, 7, 2) y 
Apiano (/be,: 75). 

390 

7 

) 
J 

[Galba] confiesa haber masacrado a los lusitanos que tenían su cam­
pamento cerca de él, porque estaba seguro, según sus informes, que 
habiendo inmolado de acuerdo con su rito un caballo y un ho1nbre, 
tenían intención de atacar su ejército bajo Ja apariencia de paz. 

Todas estas noticias han sido estudiadas extensamente por M. V. Gar­
cía Quintela, de quien podemos resumir las conclusiones. Según est~ au­
tor, el análisis comparativo de los sacrificios lusitanos muestra inte­
resantes correlaciones con las prácticas sacrificiales de otros pueblos 
indoeuropeos, incluidos griegos y ro1nanos, aunque los autores clási­
cos tiendan a destacar precisamente las divergencias con respecto a 

. 
sus propios usos. . . . . 

El sacrificio de un ho1nbre o de un caballo part1c1pa en la h1stor1a 
de Roma, por ejemplo, en rituales celebrados en honor del dios ?e la 
guerra, Marte, y en situaciones en las que se escogía a un cand1~ato 
a la realeza. La noticia de Livio sugiere, entonces, que algo semeJan­
te entre los lusitanos sería interpretado por Galba como un acto cuyo 
carácter guerrero presagiaría una inminente ofensiva (García Quinte­
la 1999, pp. 231-232, con otros paralelos). 

Por lo que se refiere al texto estraboniano, parece que el autor vuelve 
a describir prácticas bien conocida~ en el mundo grecorromano, pero est_a 
vez destacando las anomalías. Así, nada resultaba extraño en que se adi­
vinase por la caída de las víctimas o por el examen de las vísceras, si no 
fuera porque los lusitanos extirpan las entrañas para obse1;arlas. y em­
plean víctimas humanas. Por lo demás, y salvando estas d1stanc1as, no 
desconcertaiia demasiado a los lectores de la Geografía el hecho de que 
se cubriesen con tejidos los cuerpos de las víctimas o se adivinase pal­
pando las venas del pecho; como tainpoco q~e se cortasen las manos de 
los prisioneros, pena aplicada por los propios romanos a desertores Y 
bandidos (Bermejo 1986, pp. 88-95; García Quintela 1999, pp. 234-238). 

Lo interesante de esta mixtura de gestos «bárbaros» y «civiliza­
dos» en el sacrificio lusitano es que hace que nos cuestionemos el 
carácter de estas noticias como simple tópico historiográfico desti­
nado a situar al lusitano en el espacio general de la barbarie. Ade­
más, el hecho de que la descripción sólo coincida en ciertos_ detalles 
con las formas de sacrificio conocidas en otros pueblos considerados 
bárbaros, sugiere que las noticias derivan no de tópicos, sino de la 
observación directa 11

• 

La referencia estraboniana al hieroskópos ( «observador de las co-
sas sagradas» , traducible por «arúspice») ha sido también invocada 

11 Alounos de esos detalles tienen paralelos en prácticas conocidas entre los celtas: ex-
- tirpar las ~ísceras, adivinar por la caída de una víctima humana o cortar las manos del ene­

migo para emplearlas como trofeo. 

391 



• 

como prueba de la existencia entre los lusitanos de espeeialistas reli­
giosos oficiantes de sacrificios y expertos en vaticinar a través de los 
cuerpos inmolados (García Quintela 1991, pp. 33-37). A este dato se 
su1na el que se conozca en la onomástica galaico-lusitana el non1bre 
personal Ovatius, forma emparentada con eJ latín vates «poeta, adi­
vino, profeta» y su correspondiente céltico (galo vates, iriandésfáith; 
García Femández-Albalat 1990, pp. 44-4612). 

A estas noticias antiguas sobre el sacrificio lusitano se pueden 
añadir una serie de representaciones figuradas o alusivas a su cele­
bración. Aunque no es completamente segura su cronología prerro­
mana debido a la falta ele contexto arqueológico, sí se puede asegurar 
el carácter indígena de una serie de bronces reciente1nente estudiados 
por Armada Pita y García Vuelta (2003), cuyas escenas y 1notivos ico­
nográficos re1niten sin ninguna duda a prácticas sacrificiales. Se tra­
ta de un total de seis ejemplares de pequeño ta1naño ( el n1ayor n1ide 
17 cm de largo): dos de ellos procedentes de Galicia (Cariño y, po­
sible1nente, Lalín), otro de Castelo de Moreira (norte de Portugal) y 
los restantes de procedencia desconocida ( dos en el Museo Arqueo­
lógico Nacional y el otro en el Instituto Valencia de Don Juan), pero 
que todos los indicios apuntan a una localización noroccidental, en 
sentido amplio, dentro de la Península (Annada y García Vuelta 
2003, p. 70). Aparte de la hachuela de Cariño (A Coruña; figura 97), 
así lla1nada por su aspecto inconfundible, no se sabría cón,o deno­
minar el resto de los ejemplares, donde los ele1nentos figurativos se 
disponen a lo largo de diferentes soportes imposibles de identificar 
desde un punto de vista funcional (figura 98; aunque la presencia de 
anillas, posiblemente de suspensión, se ha puesto en relación con un 
destino votivo). Pero lo que interesa destacar de estas piezas es la 
recu1Tencia de sus elementos compositivos. Dispuestos bien en es­
cenas figurativas, bien aleatoriamente a lo largo de las piezas, los 
elementos comunes a todas ellas son los motivos sogueados o tren­
zados, Ja presencia de torques (en solitario o sobre antropo1norfos), 
calderos, hachas y diferentes animales (generalmente bóvidos, ovi­
cápridos y suidos). Dos de Jos ejemplares destacan por la represen­
tación de los sacrificadores: el de Castelo de Moreira porta un hacha 
al ho1nbro y, entre los cuatro que aparecen en el del Instituto VDJ, 
uno esgrime un puñal o espada corta. En ambos están presentes cal­
deros y torques cuyas características morfológicas sugieren a los es­
tudiosos de estos bronces formas datables en la segunda Edad del 
Hie1To castreña. 

12 Sobre el uso de antropónimos descriptivos con valor funcional , véase Brañas 2000, 
pp. 109-142. 

392 

í 

Figura 97. Hachuela de Cariño (Museo Arqueolóxico e Histórico, Castelo de San 
Antón, A Coruña). 

Figura 98. Bronce con motivos sacrificiales (Museo Arqueológico Nacional, 
Madtid) 

Los santuarios 

Desde el trabajo pionero de L. Monteagudo ( 1996) sobre Ja loca­
lización de centros de culto prehistóricos, no ha aumentado demasia­
do el número de posibles santuarios prerron1anos identificados ar­
queológicamente, aunque los descubiertos sí se han estudiado con 
mayor detenimiento. 

Estos lugares son distinguibles sobre el terreno por la presencia de 
insculturas rupestres, especialmente, y aunque su adscripción crono­
lógica a la Edad del Hierro resulta problemática, son dignos de men­
ción los esfuerzos de M. Santos Estévez por establecer ciertos crite­
rios para su identificación. 

393 



lm. 
111 

-

• 

• 

• 

Figura 99. Planta del santuario de Pedra Fita, Lugo (según Santos Estévez y Gar­
cía Quintela 2003). 

A partir del estudio pormenorizado de cuatro yacimientos gallegos, 
A Ferradura (Amoeiro, Ourense), Caneda-As Canles (Campo Lamei­
ro-Pontevedra), Corme (Ponteceso, A Coruña) y Pedra Fita (Lugo; fi­
gura 99), este autor ha observado ciertas pautas comunes que carac­
terizan este tipo de yacimientos. Por ejemplo, responden a un modelo 
concreto de emplazamiento: «En todos los casos estudiados las esta­
ciones se sitúan en un llano o en sus inmediaciones y al pie de una 
formación montañosa destacada», donde el llano en cuestión se loca­
lizaría «a media altura con respecto a la sierra en la que se encuentra 
y con claro dominio visual sobre el valle más próximo». Con respec­
to a los castros circundantes, las estaciones coincidirían, además, en 
un extremo de su área de dispersión, de manera que los «santuarios» 

394 

1 
) 
• • 

funcionarían como una especie de barrera visual detrás de la cual se 
extendería el espacio salvaje o no habitado (Santos Estévez y García 
Quintela 2003, pp. 80-81). Otro factor tomado en consideración es la 
iconografía de los petroglifos, en los que parecen repetirse una mis­
ma serie de motivos: cazoletas semicirculares y hemicilíndricas, he­
rraduras, círculos simples con y sin cazoleta central, círculos concén­
tricos, círculos con radios, esvásticas, trísqueles, piletas, podomorfos, 
paletas y serpentiformes (2003, p. 85) . 

Un dato especialmente significativo es la mencionada localización 
periférica de las estaciones respecto de los castros más próximos, pues 
es común que los santuarios ocupen posiciones fronterizas entre dife­
rentes co1nunidades étnicas o políticas (véase Marco 2002). Hay que 
señalar, además, el hecho de que al menos dos de los yacimientos men­
cionados, Fe1Tadura y Caneda-As Canles, coincidan actualmente con 
límites administrativos y/o eclesiásticos, pues, como es sabido, muchas 
fronteras modernas continúan límites antiguos, a su vez señalados con 
petroglifos prehistóricos. El yacimiento de Caneda-As Canles, en con­
creto, ofrece claros indicios de esta continuidad, pues además de pre­
sentar una importante concentración de petroglifos prehistóricos data­
dos en la Edad del Bronce y Hierro, está próximo a una e1mita cristiana 
y su zona más prominente se encuentra enmarcada por dos peñascos 
grabados con sendas inscripciones con el texto divi ( véase también 
Santos et al: 1997). Parece haber pocas dudas de que estos epígrafes 
pueden datarse en época romana y que aluden a la sacralidad del lugar 
a través de una rara alusión a la divinidad, deducible por el contexto 
más que por su forma lingüística ( extraña al latín en tales circunstan­
cias). Por eso M. Santos supone que puede tratarse de una «expresión 
indígena revestida de formas latinas», con la que se pretendiese emular 
la práctica epigráfica romana, pero no se dispusiese de los recursos ne­
cesarios para hacerlo adecuadamente (2003, p. 71). 

Introduciéndonos ya en época galaico-romana, se conocen varios 
santuarios rupestres con epigrafía latina y textos votivos propiamen­
te· dichos, entre los que cabe destacar, entre otros muchos 13, O Facho 
de Donón en Pontevedra, y los santuarios portugueses de Panóias 
(Vila Real), Cabe90 das Fraguas (Guarda) y Lrunas de Moledo (Vi­
seu). Aunque de ningw10 de ellos se puede asegurar con ce1teza que 
perpetúen lugares sagrados desde tiempos pre1Tomanos, la idea pare­
ce contemplada por parte de los especialistas que los han estudiado. 

El santuario de O Pacho de Donón se localiza en el extremo occi­
dental de la península do Morrazo, sobre un escarpado monte que mira 
al Atlántico, entre los archipiélagos de Ons y Cíes. Su existencia fue 

13 Véase Rodríguez Coln1enero 1993, pp. 61-106; Marco 1996b. 

395 

.. 



• 

dada a conocer hace más de tres décadas, contabilizándose en aquel en­
tonces la aparición, bien en el propio Pacho, bien en sus alrededores, 
de un total de quince aras (Bouza Brey et al. l 97.1 ). Sin e1nbargo, tras 
las últimas campañas de excavac:iones arqueológicas en el lugar, se 
pueden contar actualmente en torno a un centenar de aras (la mayoría 
epigráficas), por lo que este santuario galaico-romano puede conside­
rarse hoy en día el más prolífico dentro de 1

1 Hispania romana por lo 
que se refiere a la producción de epígrafes votivos dedicados a una úni­
ca divinidad, por lo demás -luego veremos porqué- desconocida fuera 
del santua1io: el Dios Lar Berobreo (Schattner et al. 2004). 

La decoración de las aras es tan variada que apenas se pueden en­
contrar dos piezas iguales. Ello no in1pide que, en diferentes co1nbi­
naciones, se repitan básicamente los 1nis1nos 1notivos: arcadas, cre­
cientes lunares y algunas formas geon1étricas (rectángulos, triángulos, 
aspas y ondas). Por su tipología, estas aras parecen for1nar un grupo 
homogéneo con otras circunscritas a la costa pontevedresa (aras de 
Lourizán, ara a Neptuno de Alobre, y Lares Viales de Catoira, «pero 
que atendiendo al ara a Diana de Baroña en Porto do Son deberíamos 
extender a todo el contexto de las Rías Baixas», Fariña y Suárez 
2002, p. 38). 

Sobre la explicación del teónimo, acompañado de los apelativos 
latinos «deus» y «lar», cabe reseñar: Primero, que cleus lar alude a 
una divinidad indígena objeto de interpretatio, por medio de la cual 
se subraya el carácter local de la divinidad; segundo, que el conside­
rado epíteto berobreo se explica por una forma toponúnica compues­
ta con el elemento céltico *bri «castro». Si a estas consideraciones se 
suma la reducción de los testiinonios al lugar de Donón, es razonable 
concluir que Berobreo es una divinidad identificada nominalmente 
con su lugar de adoración (pudiéndose entender, entonces, como «el 
dios-lar de Berobris»; lo que no excluye que bajo su fo11na tópica se 
oculte una divinidad ya conocida por su nombre personal -véase 111ás 
adelante el ejemplo de Bandua). 

El castro o poblado fortificado que supuestamente habría recibido 
este nombre se localiza sobre las laderas norte y noroeste, abarcando 
dentro de su doble recinto amurallado la cumbre del monte, próxima 
a la cual se despliegan los restos conocidos del santuario. El poblado 
castreño, a juzgar por los datos todavía provisionales, habría sido 
abandonado no más tarde de mediados del I d.C., mientras que la vida 
del santuario se desarrollaría entre los siglos III-IV d.C. (Fariña y Suá­
rez 2002; Schattner et al. 2004). Por el momento no hay indicios de 
que la zona reservada al santuario continúe otro anterior de época 
prerromana. Sin embargo, debido a que su emplaza1niento coincide 
«en la posible confluencia de los dos asenta1nientos preexistentes, el 
de la Edad del Bronce y el de la Edad del Hierro, podría pensarse en 

396 

1 

1 
l. 

una continuidad de culto en el mismo sitio. Queda por saber s.i esa 
continuidad no sufrió interrupción alguna desde la Edad del Bronce 
hasta la era romana» (Schattner et al. 2004, p. 69). 

La situación estratégica del Pacho de Donón fue aprovechada des­
de época moderna, al n1enos, para la instalación de un «facha» (como 
el propio topónimo indica), es decir, una for1na rústica de faro a tra­
vés del cual se pretendería, no tanto guiar el tráfico marítimo, como 
vigilar la costa frente a posibles amenazas exte1iores. A favor de esta 
interpretación apunta la presencia del mismo topónimo «facho» en 
numerosos montes del interior de Galicia. En la zona que nos ocupa, 
ya Álvarez Lin1eses (1936) había observado que el de Donón seco­
municaba visualmente con otros montes vecinos utilizados con el 
mismo fin: «Existían vigías en lo alto de los montes de Udra y Vela, 
en Beluso; la Esculca, en Cela, y el LiboreiI·o en Bueu, que por me­
dio de señales se comunicaban con el monte do Pacho» (Bouza Brey 
et al. 1971). En fin, topónimos parlantes como Vela y Esculca (de 
«velar», «vigilar») no harían sino confirmar tal funcionalidad. 

Estos datos resultan interesantes, porque nos recuerdan que la lo­
calización de santuarios en relación con antiguos faros responde a un 
uso común en la Antigüedad, respecto a lo cual F. J. González García 
(2003, pp. 174-189) había interpretado también el lugar en el que se 
yergue en época romana la Torre de Hércules de A Coruña (donde 
también se conserva un epígrafe rupestre dedicado a Marte Augusto). 

La posición ti·onteriza de estos santuarios respecto a la zona habi­
tada ya he1n.os dicho que es una nota común a los santuarios de la 
Edad del Hierro, aun cuando el espacio salvaje separado por el san­
tua1io sea, en este caso, el mis1no 1nar. 

Ya en Portugal, el santuario de Panóias es, sin duda, uno de los 
ejemplos más espectaculares del noroeste, tanto por la extensa área 
que ocupa co1no por los restos que conserva. Se trata de un santuario 
«sincrético» en el que las inscripciones documentan la mixtura de 
cultos a dioses clásicos y orientales (Proserpina, Plutón, y Serapis) e 
indígenas. Allí se observan restos de estructuras arquitectónicas de­
saparecidas, a las que se asocian depósitos excavados en la roca de 
cuyo destino sacrificial informan los propios epígrafes: quadrata 
para la cremación de las entrañas de los animales inmolados, lacicu­
li para recibir su sangre, etc. Todos estos vestigios se manifiestan a 
lo largo de una «ruta sagrada» que sugiere un orden procesional para 
su recorrido y la celebración de ritos iniciáticos de tipo mistérico 
(Alfoldy 1995; Rodríguez Colmenero 1999b ). 

Pero otros indicios hablan de una fase indígena del santuario anterior 
a la romanización. A este respecto, A. Rodríguez Colmenero (1999b, 
pp. 105-106) señala la presencia de afloramientos rocosos con presen­
cia de diferentes tipos de insculturas: cazoletas independientes o unidas 

397 

.. 



• 

por canaUllos, podomo1fos, serpentiformes, etc., a lo que se añadiría la 
mención epigráfica de «todos los dioses de los Lapiteae», entendiéndo­
se este nombre co1no el gentilicio de la población local del entorno de 
Panóias. Se documentaría también la pervivencia del carácter sagrado 
del luoar incluso hasta época medieval, co1no deja suponer la presencia 
de cru~es cristianas grabadas en tomo a los epígrafes mencionados. Pero 
quizá lo más destacable de Panóias es que representa un magnífico 
ejemplo sobre el empleo de los santuarios indígenas como factores de 
integración religiosa y romanización en el mundo provincial, pues, 
como responsable de la consagración del lugar a los dioses, figura en las 
inscripciones un tal Cayo Calpurnio Rufino, romano ilustre posible­
mente vinculado al gobierno provincial con10 legado del emperador. 

Nada parecido se refleja en las dos inscripciones rupestres lusita­
nas, Cabe90 das Fraguas y Lamas de Moledo, pues en la primera no 
fioura ninoún dedicante y, en la segunda, los únicos individuos 1nen­
ci~nados Rufmo y Tiro, si no son simplemente los lapicidas encarga­
dos de la ejecución del grabado, no añaden a su nombre latino ningu­
na nota sobre su condición social. Esta ausencia de mención oficial, 
unida al empleo de la lengua indígena en la expresión de los textos 
(aunque en caracteres latinos), es indicio de una relativa independen­
cia respecto a la influencia romana. 

Cabe90 das Fraguas (Guarda) es un yacimiento castreño que se 
yergue sobre un elevado monte. El epígrafe aparece, en palabra~ de 
Rodríguez Colmenero, sobre «una peña rasa resguardada de los vien­
tos del norte y suavemente inclinada hacia el sur, que se sitúa en el 
borde de una explanada cenital rodeada de un cinturón de rocas na­
turales» (1993, p. 105). El texto, incompleto en las dos últimas líneas 
por el desmoche de la piedra, reza así: 

OILAM TREBOPALA / INDI PORCOM LAEBO / COMAIAM IC­
CONA LOIM / INNA OILAM USSEAM / TREBARUNE INDI 
TAUROM / IFADEM [ ... ] / REUE [ ... ]. 

Refundiendo las diferentes lecturas propuestas que coinciden en 
lo fundamental, se puede ofrecer la siguiente traducción: 

Una oveja [o cordero] para Trebopala y un cerdo para Laebo, 
[una víctima indeterminada] para leona Loiminna, una oveja de un 
año para Trebaruna y un toro semental para Reve (Tovar 1985, p. 
244; Guyonvarc'h 1967b; Moralejo 1999, p. 33; Prósper 2002, p. 56). 

Uno de los aspectos que más nos interesa destacar~_,._aparte de su 
contenido sacrificial, es la presencia de Reve, el único dios mencio­
nado propiamente galaico-lusitano, puesto que ninguna de las demás 

398 

• 

• 

divinidades citadas está documentada al no11e del Duero. Además, el 
que reciba un toro, la víctima 1nayor del sacrificio, da una idea de la 
importancia conferida a ese dios. . . . . ~ 

Por lo demás, se ha señalado la co1ncidenc1a entre esta sene de vic­
timas y las ofrecidas en diferentes rituales indoeur~~eos de carácter 
agrario (indio sautrámani, griegas trittys y suovetaurilta ro~anas), cu­
yos principales destil1atarios son dioses de_ la gue~a ~n India_ y Ro?;ª 
-Indra y Marte- y un dios infernal en Grecia -Poseidon-. La ~nclus1on 
deJ sacrificio del Cabe90 en el esquema indoeuropeo es co1nplicada por 
varias razones. En prin1er lugar porque, si bien Reve puede mostrar 
cierto paralelismo con Poseidón por su posible carácter i~fernal ~véase 
la hipótesis defendida i11;fra), 1nientras que e] nuestro solo recibe un 
toro, el dios griego recibe el conjunto de las tres víctimas (carnero, toro 
y cerdo; Odisea XI, 130-131). En s~~u~do lugar porque, tanto e~1 <?l 
caso indio como en el romano, las divmidades receptoras de las victi­
mas menores, cerdos y ovejas o cabras, se consideran especializ~~as en 
el terreno de la fertilidad y la reproducción, y esta es una cuestJon to­
davía no resuelta respecto a Trebopala, Laebo, leona Loiminna y Tre­
baruna (véase García Quintela 1999, pp. 226-227; sobre Trebopala y 
sus relaciones con la fecundidad, Brañas 2000, pp. 74-87). 

En cualquier caso, la inscripción de) Cabe90 contribuye a afian~ar 
la idea de una jerarquía de dioses, distinguidos en este caso por la in­
dudable diferencia de valor de los anirnales que se les ofrecen. El qu_e 
Reve se imponga al recibir la víctiina comúnmente ~estinada .ª una di: 
vinidad superior (el toro es también una ~íct~~a propia d~ Júpiter), sera 
un dato a tener en cuenta en la caractenzac1on de este dios, como ve­
remos más adelante. Por lo que se refiere al emplazamiento del Cabec;o 
das Fraguas en cuanto santuario, se ha propuesto su ubicación fronteri­
za respecto a diferentes pueblos lusitanos (Alarcao 1990, p. 153). 

Fuera de un asentamiento castreño, pero también interpretado como 
«santuario rural de frontera», tenemos el lugar en el que se sitúa la gran 
inscripción rupestre de Lamas de Moledo (Viseu), cuya ubicación se ha 
puesto en relación con varios castros circundantes (Vaz 1995, pp. 283-
289; Marco 1996b, pp. 87-88). . . 

El texto epigráfico ha sido objeto de nu1nerosos 1nt~ntos de inter­
pretación, pero no se ha alcanzado el acuerdo que perm1t~ ofrecer una 
versión definitiva. Su lectura podría establecerse coino sigue: 

RUFINUS ET / TIRO SCRIP / SERUNT / VEAMINICORI / DO­
ENTI / ANGOM / LAMATICOM / CROUCEAI MACA/ REAICOI 
PETRANIOI R / ADOM PORGOM IOVEAI / CAEILOBRIGOI. 

A partir del encabezruniento en latín Rufinus et Tiro scripserunt, el 
resto del texto se vuelve casi impenetrable, no tanto por lo que se refiere 

399 



.. 

al valor ora1natical de los tér1ninos, como por la deter1ninación de 
b . • 

sus significados. Las propuestas ofrecidas hasta el mo,nento co1nc1-
den básicamente en traducir las dos prhneras frases como: «Rufino 
y Tiro escribieron. Los pueblos vea1ninicos ofrecen». A partir de 
aquí surgen las dificultades de interpretación, proponiéndose las si­
guientes versiones: 

Los veaminicori ofrecen el valle de los Lan1ates a Crougea 
hijo de Macareas Petranio. El cerdo [ ... ] (fue ofrecido por) 
los caeliobrigenses (según Tovar). 
Rufmo y Tiro determinaron (que los) veaminicori ofreciesen 
anco,n Lan1aticom a Crougai (protectora de los) 1nagareaicoi 
y los petravioi radom porcom a Iovea (protectora de los) cae­
lobricoi (según Vaz). 
Los veaminicorios sacrifican un ango- Lamatense para 
Crougeai Magareaigoi Petranioi, luego un cerdo a Iovea 
para caielobrigoi (según Búa). 
Los veaminicorios dan un anilnal? de la llanura al dios Crou­
gia (la divinidad de la peña) de la llanura Petrania, un lechón 
(de edad) sac1ificable al dios Jovia de Cailobris (según Prós­
per, quien también recoge y comenta las anteriores versiones, 
2002, pp. 57-68). 
Rufino y Tirón dieron fe. Los veamnicoros entregan el angoni 
Lanzaticoni a Crougeai, los Maga a Reaico Petronio y el ra­
doni ¡Jorconi a ioveia caeilobrigoi (según Rodríguez Cohne­
nero 1993, p. 103). 

Como vemos, se pueden extraer de todas estas traducciones al 
menos un par de datos coincidentes: l.º, que se mencionan como míni­
mo dos divinidades seguras receptoras de ofrendas: Crougea y Ioveai. 
2.º, que las ofrendas parecen ser animales destinados al sacrificio (un 
indeterminado angoni Lamaticom y un cerdo radom). 

De los dioses en cuestión, apenas pode1nos decir de Ioveai que, 
aparte de relacionarse con un castro de nombre céltico Caeilobris, el 
teónüno se desconoce fuera de Lamas de Moledo 14• No así Crougea, 
teóni1no 1nasculino que se ha dado a conocer en otras tres aras, dos por­
tuguesas: Crougae Nilaicui (Mangualde) y Corougia Vesuco (Barce­
los ), y una galaica, hoy desaparecida: Crougiai Toudadigoe (Mosteiro 
de Santa María de Ribeira, Ourense). Sobre la etimología del teónill'!o 
y su epíteto Toudadigoe parece haber acuerdo en traducirlos como «la 

14 Sólo Prósper (2002, pp. 66-68) ha intentado dar significado a Ioveai, a la que consi­
dera una diosa celeste por su parentesco etimológico con el non1bre ele Júpiter. 

400 

rr 
I 

1 

' 

( 

piedra del pueblo», o significado equivalente 15. Pero de los d~s ~osibles 
epítetos que lo acompañan en La1nas de Moledo, Maga~·ea~coi Petra­
nioi, ya hemos visto que no hay acuerdo resi:ecto a sus ~1gn1~cª??s. 

Por consiouiente, poco podemos concluir sobre la 1nscr1pc1on de 
Lamas de M~ledo, pues ni es posible reconocer la identidad ~e los 
dedicantes, distinouir las formas toponímicas o establecer una Jerar­
quía divina en fu~ción del valor de los animales sacrific_ados ~ __ cada 
divinidad. Sin embargo, un par de datos a tener en cons1derac1on es 
el carácter supralocal de Crougea, cono~ido dios _gal~ico-lusita~o, y 
la presencia de un tér1nino de lengua céltica ( Caeltobris) en 1ned10 de 
un texto casi enteramente lusitano. 

Los DIOSES GALAICO-LUSITANOS 

Resultaría extremada1nente laborioso y complicado mencionar en tan 
pocas páginas todas las fo1mas teonímicas conocidas epigráficamente en 
nuestra región, tan numerosas que ni me atrevería a aventurar un ~úme­
ro aproximado16. Por «formas teonímicas» hay que e~tender las dife:e~­
tes alusiones a la divinidad no identificables necesanamente con teon1-
mos propiainente dichos, pues es sabi~o que muc~os dioses s~n referidos 
en las inscripciones simplemente mediante sus ep1tetos. ~or eJemp_lo, co­
nociendo el valor toponímico de epítetos como Albucekunco «el dios del 
monte blanco», Berobreo «el dios de Berobris», etc., supone1nos que una 
divinidad ya conocida por su nombre personal se oculta bajo la sola n1e?­
ción de su luoar de culto. Por tanto, cabe la sospecha de que el panteon 
es mucho más reducido de lo que la epigrafía refleja a través de las in­
numerables advocaciones registradas. Por esta razón, sólo se tratarán en 
las siouientes páginas todos aquellos dioses y diosas conocidos por sus 
nomb~es propios cuya importancia dentro del panteón indígena subraya 
su extensión oalaico-lusitana. En este sentido, hay que recordar que el 
Duero no refl:ja en el terreno religioso la frontera establecida por Roma 
en época imperial entre Gallaecia y Lusitania. 

Los Lugoves en el sector galaico. Testünonios y JJroblenias de 
interpretatio 

_ Lugoves es el nombre en plural del conocido dios Lugu~, al que los 
historiadores de las religiones siempre han considerado el dios supremo 

15 Sobre el posible sentido religioso de esta Pi~dra, véa_se Brañas 2~00, pp. 71-74. 
16 Para ello pode,nos re1nitir al con1pleto estudio de Ohvares Pedreno 2002. 

401 



• 

del panteón céltico (al menos desde que H. D' Arbois de JubainviUe lo 
hubiera propuesto en 1873). Su protagonismo religioso es un hecho que 
puede muy bien constatarse en los textos mitológicos irlandeses, en los 
que se nos presenta como un dios «simpolitécnico», es decir, igual. de efi­
caz en todos los oficios. Por estas características coincide básicamente 
con la interpretatio romana del dios supremo de ]os galos que nos ofre­
ce César: «El dios al que tributan mayor veneración es Mercurio. Sus es­
tatuas son las más numerosas. Ven en él a] inventor de todas las artes, 
considerándolo como el guía de los viajeros en los caminos, y el que tie­
ne poder para otorgar las mayores ganancias y favorecer el comercio» 
(BG VI, 17; Le Roux 1984, pp. 113-121; Vries 1963, pp. 48, 60). A esta 
preeminencia dentro del panteón céltico pudiera responder tan1bién la 
etimología de su nombre, si a partir de la raíz *leuk- «brillar, lucir», su 
significado fuese Luminoso, o Brillante, puesto que la luz - aspecto so­
lar- es propie~ad de las divinidades supe1iores (recuérdese la relación 
entre Zeus y Júpiter con el «cielo luminoso»17). Este carácter lo respalda 
la épica irlandesa al describirlo con una cara y mirada tan brillantes que 
impedían discernir su figura (Guyonvarc'h 1978, p. 106, § 5). 

Testimonios epigráficos 

En la región galaica se han constatado, hasta el momento, cinco 
aras dedicadas a este dios, todas ellas concentradas en la actual pro­
vincia de Lugo: 

l. LUGUBO / ARQUIENOB(o) / C(aius) IULIUS / HISPANUS / 
V(otum) S(oluit) L(ibens) M(erito)- San Martín de Liñarán (Sober; 
figura 100). 

2. LUCOUBU / ARQUIENI(s) / SILONIUS / SILO EX VOTO- Sino­
ga (Outeiro de Rei). 

3. [LUCU]BU/ ARQUIENIS / IULIU(s) .. / V S-San Vicente de Casti­
llón (Ferreira de Pantón)18• 

4. LUCOBO / AROUSA(ego) / V S L M RUTIL[IA]/ ANTIANIA 
5. LUC(ovis)'GUD/AROVIS / VALE[R(ius)] / CLE[M](ens)/ V L S19• 

17 En cuanto «luminosos», estos dioses se caracterizan por haber vencido a las «fuer­
zas de la oscuridad» -los hijos de la Tierra-, lo que la mitología griega representa median­
te la victoria de Zeus sobre los Titanes, y la irlandesa con la de Lug sobre los Fo1norios (Le 
Roux 1984, pp. 116-121). 

18 Ares 1972, p. 186; Arias et al. 1977, pp. 87-89. Entre éstas, las n.º 2 y 3 tienen tri­
ple foculi, 1nientras que los de la n. 0 1, de tenerlos, permanecen ocultos. 

19 González Fernández y Rodríguez Colmenero 2002. Triple foculi en la n.0 5; sólo 1 
en la n.º 4: 

402 

• 

Figura 100. Ara dedicada a Luguho, Sober-Lugo. 

Estos dos últilnos testimonios, procedentes de la capital lucense, fue­
ron hallados recientemente en exc~vación arqueológica, lo que ha pro­
porcionado un contexto y una datación aproximada20. Las dos aras fueron 
encontradas dentro de una estructura cuadrangular exenta (3,5 x 3,5 m) 

20 La primera parte del supuesto epíteto AROU-SA resulta sospechosa,nente parecido 
a ARQU-, y lo n1isn10 cabe decir de LUC-GUD-AROV- respecto a LUCOUB ARQV-, por 
lo que es posible que nos encontremos con los mismos Lugoves Arquienos que estamos tra­
tando. La lectura, sin embargo, parece ser con1pllcada. 

403 

.. 



con_ entrada hacia ponient~, y acompañadas de diferentes tipos de objetos, 
en~e los que destacan varios frag1nentos de vasos tipo kernos destinados 
a ~baci~nes. La utilización del recinto cultual puede datarse en periodo al­
tonnper1al (en fechas anteriores a los 1nediados del siglo n d.C.), situán­
do~e ~or ent_~nces a la entrada de la ciudad y próximo a una necrópolis 
de mcmerac1on. 

En todas sus variantes gráficas (Lu0 ubo Lucubo Lucoubu Luco-
b ? 1) 1 , . b ' ' ' o- , e teornmo ofrece la forma de un dativo plural céltico, pluralidad 
q~e con~rma la frecuente presencia en sus aras de tres.foculi (los orifi­
cio~ des~1nados a las ofrendas) y que reflejaría aden1ás la 1nencionada 
pohtecn1a del ,dios o, _más precisamente, como otros autores han pro­
puest~, su_ caracter «tr1!unc1onal» (García Fernández Albalat 1996, pp. 
4~,-44, Olivares Pedreno 2002, p. 209). Esto supondría la concentra­
c1on en su personalidad del dominio sobre las tres funciones sociales 
que las teologías indoeuropeas distribuyen por lo general entre los di­
ferentes dioses22. 

Por lo que se refiere a nuestros Lugoves, es de destacar la recu1Ten­
ci~ _de un úni~o epíteto que, aunque con variantes formales, parecen re­
mitrr a una ffilsma forma: ar-qui- ( que se ha querido relacionar con el an­
tropónimo hlspano Arquius). La extensión geográfica del epíteto induce 
a pensar, no e~ una vinc~lación tópica o local, sino en una adjetivación 
perso~al del dios. De las interpretaciones sugeridas hasta el 1nomento re­
~ulta interesante la que relaciona el calificativo con la deno1ninación en 
indoeuropeo del «oso» (ide. *orkso-s), pues aproximaría a nuestros Lu­
goves a otro epíteto galo de Mercurio, Artaius (Lambrino 1965, p. 229; 
M~:? 19~~' p. 61; García Femández-Albalat 1996, p. 43). El oso en la 
rehg1on celt1ca se supone que expresa la idea de supremacía política (más 
c??cr~tam .. e~te la «realeza», Guyonvarc'h 1967a); por lo tanto, una rela­
c1on Slillbolica con ~l oso podría convenir perfectmnente a nuestro Lugus 
como «rey de_los dioses», o algo parecido. Sin e1nbargo, esta etimología 
parece demasiado problemática. 

Otra ~timología lo relaciona con el indoeuropeo *arkv.1- «arco, curva­
tura» (Prosp:r 2002), de donde el latín arx «acrópolis, ciudadela>>, lugar 
de! que, en cierto mo?,º, proceden los epígrafes de Lugo. En ta] caso, ca­
b~~a po~erl~ en relac1on con otros teónimos o epítetos que remiten tam­
b1e1~ al amb1~0 ?~ las fortificaciones, como los del galaico Bandei Briale­
acuz, las celt1ber1cas Matribus Brigaecis, etc. 

21 Sobre el fenómeno lingüístico que explica algunas de estas variaciones, Prósper 
2002, p. 321. 

22 _Los pod~r~s sobre las funciones mencionadas, en orden jerárquico, se refieren a: l.º 
el gobierno ~sp1ntual y te1npor~I; 2.º el patrocinio de las actividades bélicas, y 3.º garantía 
de abundancia, salud y prosperidad para el conjunto social. 

404 

l . 
\ 

j 
' '. l 

1 

1 

\ J 

1 
) 

1 

\ 

Problenias de interpretatio 

Debido a la relativa escasez de 1nonumentos votivos dedicados a 
Lugus en esta región, se han manifestado dudas respecto a la impor­
tancia de este dios en el seno del panteón indígena. Sin embargo, es 
de destacar que ninguna otra región de la órbita romano-céltica haya 
mostrado hasta el mom.ento semejante concentración de epígrafes vo­
ti vos a Lugus. En la Celtiberia, por ejemplo, sólo se conocen dos: Lu­
guei (dativo singular) en el santuario rupestre de Peñalba de Villastar, 
Teruel, y Lugovibus ( dat. pl. latinizado) en Osn1a (Soria) en una ara 
significativamente dedicada por una corporación de zapateros, oficio 
que, en la tardía mitología galesa, dese1npeñaba Llew / Lug (Tovar 
1981, p. 282; Olivares Pedreño 2002, pp. 204, 228). Por lo demás, en 
el resto de la Céltica ro1nanizada parece que sólo tenemos epigráfi­
camente consignados en plural a unos Lugoves y Lucubus en Nimes, 
Francia; Avenches, Suiza; y Bonn, Alemania (Marco 1986, p. 732). 

Como vemos, a la ausencia absoluta de n1enciones a Lugus en las 
fuentes literarias clásicas se añade también una evidente escasez en las 
fuentes epigráficas. Sin embargo, estos datos no ocultan el hecho de que 
el nombre del dios participa de modo extraordinario en la formación de 
numerosos antropónimos y topónjmos en toda la Europa occidental (sólo 
Luguclunum «fortaleza de Lug» ronda los 30 ejemplos -actuales Leyden, 
Laon, Lyon, etc.-). A ello se añade el que un Mercurio con múltiples ad­
jetivos célticos sea la divinidad más reverenciada en la Galia, y con mu­
cha diferencia, en época celto-ron1ana (Le Roux 1984, p. 114). 

La conservación del 1101nbre original del dios en nuestra epigrafía 
hasta al menos mediados del siglo 11 d.C. quizá se explique por tra­
tarse de una zona marginal y tardíamente romanizada. Por lo demás, 
la posibilidad de indagar tras las dedicatorias a los dioses clásicos la 
figura del Lugus en nuestra región es una posibilidad hasta ahora 
prácticamente inexplorada, puesto que en nada ayuda la escasez ge­
neral de elementos iconográficos a través de los cuales se puedan re­
conocer, como en la Galia, los atributos del dios. Con todo, podemos 
destacar algunos intentos en este sentido. 

Ya hemos mencionado el que tres de nuestras aras presenten tripe 
foci, y en este rasgo coinciden numerosos altares dedicados a las divini­
dades romanas de los caminos, los Lares Viales, cuya representación en 
el corpus epigráfico galaico supera con mucho a la del resto de la Hispa­
nia romana. Esta importante presencia de los Viales en nuestra epigrafía 
sugirió a varios autores la posibilidad de que estuviesen recubriendo, por 
interpretatio, a una divinidad indígena de similm·es características. Esta 
idea sería ampliamente desmTollada por J. C. Bermejo en su estudio so­
bre los dioses de los catninos en el noroeste hispánico (1986). Dado que 
los Viales, además, poseen nu1nerosos puntos en común con el dios ro-

405 



• 

mano de los caminos por excelencia, Mercurio, no es difícil convenir con 
est~ autor e~ que, quizá, un Mercurio céltico, es decir, un Lugus, se es­
tuviese manifestando tras la apariencia de los Lares Viales. 

A esta ;11ipót~s,is se añade otra igualmente sugerente, que redunda 
en la cons1derac1on de nuestro Lugus como una divinidad fácilmente 
asimilable, dentro de los panteones clásicos, a otros dioses de los ca­
minos. Hablamos de la interpretación avanzada por M.ª Lourdes Al­
bertos de la inscripción procedente de Outeiro Seco (Chaves): erniai 
devori, donde el primer término traduce sin problemas el teónimo 
Hermes -Mercurio griego- y, el segundo, la expresión en céltico de 
«el rey de los dioses», Devo-rix (equivalente a Teiuoreikis en una té­
sera celtibérica; Albertos 1956, pp. 294-296). 

¿ Testinionios iconográficos? 

-~ª presencia ~n Lourizán (Pontevedra) de un relieve con represen­
tac1on antropomorfica en un lugar próximo a la aparición de dos aras 
dedicadas a Vestio Alonieco, ha llevado a relacionar ambos testimonios. 
La supuesta representación del dios cpnsiste en un personaje cornudo, 
con m~ntón alargad? Y los br~zos en cruz, remi~dos en amplias ma­
n?s abiertas. Fue Lopez Cuev11las (1951a, p. 194) el primero en rela­
cionar esas manos desproporcionadas con el epíteto irlandés de Lug 
Lamfada «el de la larga mano», un calificativo también atribuido en la 
mitología india a diferentes héroes míticos (Dumézil 1968, pp. 66, 80). 

Más récientemente, J. C. Olivares ha profundizado en el estudio de 
nuestros testimonios. Según este autor, la presencia en una de las aras 
de Vestio Alonieco de dos esvásticas lo caracterizarían como un «dios 
solaD>, pues así suelen interpretarse las esvásticas en contextos voti­
vos. ~i a ello se ª?ªden otros paralelos europeos en los que el disco 
solar aparece ~~ociad~ a representaciones de pers9najes con brazos y 
manos en pos1c1ón analoga a la de nuestro «ídolo», se puede concluir 
que, «~mbos. registros, iconográficos, las grandes manos abiertas y las 
esvasticas, tienen una misma significación que es acorde éon las ca­
racterísticas solares de Lu-g-us» (2002, p. 212). A continuación anali­
za el contexto de los dioses cornudos célticos, para acabar defendien­
do la identidad de Vestio Alonieco con el Cernunnos galo, el dios solar 
de la c~rnamenta de ciervo, a su vez identificado con Lugus. 

Y, sin embargo, nada 1:1ás diferente a unos cuernos de ciervo que 
!os _r~presentados en el relieve de Lourizán, más bien apuntados y sin 
1nd1c1os de cualquier ramificación. Por ello, oíros autores prefieren 
ver en sus cuernos los atributos del toro. 

En este sentido se µianifiesta F. Marco (2001) en un reciente es­
tudio sobre una estatuilla conservada en el Museo Arqueológico Na-

406 

1 

t \ 

' 

1 

J 

( 

1 
1 

, 1 

• 

cional, en la que se representa a un Marte con casco tricorne y cora­
za con figura de toro. Ambos elementos, triplicidad y toro, evocarían 
ideas fundamentales dentro de la «cosmovisión céltica». Dentro de 
ésta, los cuernos se supone que expresan valores relacionados con la 
violencia y la virilidad, funcionando entonces como símbolos de 
fuerza -cuya vertiente militar ratificaría la panoplia de Marte-, pero 
también de fecundidad, abundancia y prosperidad, porque de tales 
atribuciones se reviste por lo general el toro en cuanto símbolo23

• 

Pero, aparte de interpretar al cornudo Vestio Alonieco en estos tér­
minos, F. Marco afirma que «la más clara correspondencia teonímica 
a la estatuilla del Museo de Madrid es Mars Tarbucelis, que aparece 
como destinatario de una inscripción de Montariol (Palmeira, Braga) 
dedicada por unos Coporici Materni como bataneros». Y, en efecto, 
mientras que el primer elemento Tarbu- recoge el nombre común cél­
tico del toro, el elemento -ocelo no sólo participa en numerosos to­
pónimos hispánicos noroccidentales (con el valor de «otero, promi­
nencia»; véase injra), sino que también se atestigua en Britania como 
epíteto indígena de Marte, con el significado de «jefe» (Deo Marti 
Ocelo en Luguvallium, Carlisle; Marte Leno sive Ocelo en Caerwent; 
Marco 2001, p. 219; sobre paralelos semánticos de Tarbucelo en la 
toponimia céltica, Brañas 2000, pp. 165-166). 

Aunque siempre nos movemos en el te1Teno de la hipótesis, hay que 
señalar que la deriva «cornuda» de Lugus hacia un Marte céltico no su­
pone violencia alguna contra la figura de este dios. Pues, como hemos di­
cho, su carácter polivalente es capaz de encajar todas las funciones posi­
bles. En cualquier caso, no se descarta que «Marte Tarbucelo» represente 
una divinidad diferenciada, o incluso interpretatio de Coso y Bandua, 
como ha propuesto J. C. Olivares (1997, pp. 211-218). 

El Júpiter Galaico y la «toponiniia brillante» 

Por Júpiter Galaico puede entenderse un dios indígena en el que se 
reconozcan ciertos rasgos «jupiterinos», es decir, y en primer término, 
aspectos relacionadas con el gobierno del orden celeste. En este orden 
se incluyen todos los elementos atmosféricos, aunque cabe destacar el 
rayo (acompañado de tormentas y truenos -de ahí su epíteto Tonans, 
galo Taranis «tronante») por tratarse del arma propia de Júpiter. 

Varios autores han convenido en la idea de que un dios galaico 
identificado con Júpiter se relacionaba también con una divinidad ce-

23 Ade1nás, como defensor de la comunidad por definición, Marte asume también la 
protección de los ca1npos y las cosechas contra ene1nigos invisibles: plagas, etc.; Dumézil 
1966, pp. 209,220,230. 

407 

.. 



• 

1~ste ~ab~tante ~e _las montañas; así, tanto Júpiter Canclaniio con,o Jú­
piter Optuno ,Max11no Can~ieclo, revelarían esa vinculación con el dios 
ron1ano no_ solo por el sentido de «lu1ninosidad» que revelan sus epí­
tetos (exphc~dos a través d~ la raíz indoeuropea *kand «briJJar», cfr. 
«cand~r» ), sino por la perv1ven_cia en la toponinua actual de lugares 
inont~1osos con nombres parecidos, como Candanedo -entre León y 
~sturias, de ,donde procede el ara a Canda,nio-, 0 la pontevedresa sie­
i1 a _de Candan. Co~ la montaña_se vinculan además Júpiter Larauco ¡ 
La~ocuo Y Marte Ttlleno, a relacionar, respectivamente, con la sierra de 
La1ouc?. (Ourense) y el m~n~e Teleno (León; Penas Truque, 1986). 

En_ fin, un hec~o_t~n tr1.v1al como el que las montañas se conside­
re? ~siento de ~a div1n1dad no 1nerecería mayor atención (la conexión 
n~sti~a entre cielo Y montaña es un dato perfecta1nente establecido en 
h1stor1a de las religiones), si no fuera porque Ja noción de «montaña 
sagrada» posee, ade1nás de un evidente sentido religioso, un signifi­
cad~ concreto en la ~<geopolítica» de los pueblos antiguos. En este 
sentido, vale la pena indagar sobre sus manifestaciones. 

Entre los montañeses hispanos (galaico-lusitanos, ástures, cántabros, 
vascon~s)_ los_montes no s~lamente representan bruTeras naturales y fron­
teras p11vileg1adas entre diferentes co1nunidades sino que, al igual que 
para _muchos otr?s pueblos en general, constituían uno de ]os principales 
1ugrues ?e refugio en 1nomentos de pel.igro. Por esta razón 1nuchos mon­
te! func1on~ban Y, _de hecho, ~e !dentificaban con santuarios, es decir, los 
luºares,puestos ~a.JO eJ patroc11110 de una divinidad. Quizá por eJlo Viria­
to -~~lvia des.pue~ de c~da ca111paña al monte Afrodisio, un 1nonte en las 
mruºe~es de) Ta.Jo cubie1to de olivru·es (Apiano /her. 64 e 66); y cuando 
los lusitanos fueron perseouidos por Bruto tan1b1'e'n se d' · · 1 _ º , rr1g1eron a as 
n:iontanas (lber. 71). Los cántabros de Bergidum, acosados por los ejér-
citos de Augu~to, se guarnecieron en el Mons Vindius, donde pensaban 
«que ascende~an las aguas del océano antes que las rumas de los roma­
~o~». ~~seguida se produciría el asedio del o¡Jpidiun o fortaleza de Ara­
ce(z_uni , Y fmaunente del Mons Meclullius, situado en las riberas del iío 
Miño, dond~ se defendía «una gran multitud de hoinbres» (Floro II 33 
49-50; Oros10 VI 21 ,4-7; Dion Casio LilI 25,2). ' 

Aunque las noticias son 1nuy escuetas, alguno de estos topónimos 
es espec1altnente elocuente. Por ejemplo, el cántabro Mons Vindius, 
p~r:ce no haber ~u~a de que se trata de un monte calificado en lengua 
celtica por el adJet1vo_ uindos «blanco». Coino ya hemos dicho res­
pecto a Lugus, lo lummoso, a lo que se asocia simbólicamente el co­
lor bl~co, es una cualidad propia _de las divinidades supremas, y muy 
especialmente de aquellas denominadas uránicas o celestes. Sin em-

2.1 Q b' d' 
, ue muy ien po ia ~ratarse de un monte fortificado ad hoc para defenderse contra el 

ataque ron1ano, corno parecra ser costu,nbre entre los cántabros, Peralta 1999, pp. 199-200. 

408 

.l 

I ¡· • 1 

bargo, a través de esta calificación no se entiende necesaria1nente que 
el dios celeste habite el 1nonte, sino solan1ente que el 1nonte en sí par­
ticipa de las cualidades que hacen de aquellos dioses algo destacado y 
e1ninente25• La 1n.ontaña «blanca o sagrada» es una designación co1nún 
del santuario, sea cual sea la diviiudad que allí se invoque. 

Además, no es infrecuente en la Gallaecia que determinados dio­
ses fuesen invocados a través de su relación con la montaña sagrada, 
como es el caso de Albucelainco Efficaci «al poderoso* Alboceleco», 
con lo que se entiende el dios residente en Albocelo «otero o pro­
montorio blanco» (ampliamente registrado como topónimo en todo el 
sector norocciclental; Rodríguez Ramos 2001-2002, pp. 431-432), o 
las mis1nas Deibabo Neniucelaicabo26, lo que se traduce como «a las 
diosas de *Nen1ocelo», donde Nemocelo significaría «otero sagrado» 
(al igual que la Nemetobriga de los Tiburos -Pobra de Trives, Ou­
rense- sería el «castro sagrado», o algo semejante). 

El Mons Albus o «monte blanco» posee en Gallaecia otra serie de afi­
nes compuestos con ocelo, un elemento cuya participación en la forma­
ción de topónimos y sus relaciones teonímicas habían sido estudiados 
por M.ª Lourdes Albertos (1985). En primer lugar, pueden señalarse las 
formas Ocelaeco/-a referidas a las divinidades lusitanas Arantio y Aran­
tia, a los que se consideran protectores de un lugru· conocido simple~en­
te como Otero ( como topóniino, Oceluni se documenta entre galaicos, 
ástures y vettones27, sin e1nbargo, no sabemos si el epíteto teonímico alu­
de a un simple otero o califica a la divinidad con10 «pron1inente» ). Los 
compuestos con ocelo permiten además que se vincule a la comunidad 
con un dios superior a través del propio topónimo: este sería el caso de 
la dedicación a los Laribus Cusicelensibus, es decir, los Lares de un oce­
lian de alguna 1nanera relacionado con el dios Coso (Albe1tos 1985, p. 
472). Pero volviendo sobre la montaña sagrada, se constatan al menos 
dos topónilnos semánticamente relacionados: el interámico Louciocelo y 
el coelen10 Balatucelo (provincia de Ourense). 

El prin1er ele1nento de Louciocelo, podemos estar de acuerdo con Al­
be1tos, «tiene probablemente algo que ver con el nombre de Lucus Au­
gusti y con el étnico lucense [pero antiguamente ástur] Lougeii o Lougei» 
(1985, p. 472). La productividad de *leuk «luminoso, brillante», del que 

25 En el rnismo sentido en que los senadores romanos recibían el tratatniento de vir cla­
rissinn,s. Con todo, no parece casual que el Mons Albanus, el monte n1ás elevado del La­
cio, haya acogido el santuario ptincipal del Júpiter Tonans latino (Olivares Pedreño 2002, 
p.179). 

26 Teónimo expresado en dativo plural céltico, como los Lugoves (según lectura de Búa 
1999, p. 60, frente a: «Diibaro/ni Mucii/aicaiico» o «Deibar~ne Muceiaecaeco» , según 
otros autores, cfr. García 1991, p. 307. El epígrafe procede de Aguas Frias, Chaves. 

27 No duda sobre la celticiclad de ocelo Búa 1997, p. 75; Prósper 2002, pp. 115-118, lo dis­
cute, pero no lo niega, en parte porque es una forma conocida en la epigrafía gala y británica. 

409 

... 



• 

derivan estos nombres, es vastísima en todo el mundo celta, con el que, 
además de Lugus, se relacionan directru11ente en la órbüa hispana étnicos 
ástures como Lugohes, Lougei, o gentilicios y topónimos celtibéricos 
como Lougeidocuni, Lougestericon ... (Marco 1986, pp. 741-742). Dada 
esta relación etimológica entre el teónimo céltico y nuestro topónimo, se-
1ia posible suponer que el «otero loucio» estuviese consagrado al dios 
Lugus. Sin embargo, parece más convincente que este elemento funcio­
ne como adjetivo, calificando entonces al otero como «luminoso» o «bri­
llante»28. Un Mons Albus, en defmitiva. .,. 

Con un sentido semejante se puede interpretar el topónimo galaico 
Balatucelo29. Aunque es tentadora la propuesta del editor de entender 
el primer elemento por referencia al título de príncipe (VaLat + ucelo), 
considero más probable que se trate del n1is1no adjetivo que se docu­
menta en el pri1ner elemento del galo Marte Balatucadro, norn1ahnen­
te traducido por «hermoso» (a partir de >bal(i)o «blanco»). Por otra 
parte, es interesante la relación que Evans (1967, p. 148) establece en­
tre este elemento y el nombre indígena de las arenas auríferas balux que 
Plinio cita en su descripción de las minas del noroeste hispánico. 

Incluso seria posible que la brillantez de 1netales preciosos como el 
oro y la plata contribuyese a la calificación «blanca» de los montes que 
se suponían ricos en estos metales30. En este sentido, podría no ser casual 
el que en la obra de Plinio se mencione una mina galaica con el nombre 
de metallum Albucrarense, cuya formación a partir de albo y un apelati­
vo posiblemente céltico craro «monte», nos devuelve al campo semán­
tico del «monte blanco» (para la etimología Prósper 2002, p. 181 ). Ade­
más, una inscripción con el simple texto Albocelo y procedente del 
distiito po1tugués de Tres Minas ( donde también se registra el topónimo 
Car-Jedo) podría aludir, como propone Rodríguez Colmenero (1999a), al 
1netallum pliniano mencionado. Si a ello añadimos el que un liberto im­
perial, M. Ulpius Eutyches, pr9curador de un Metall(um) Alboc(olen­
se?)31, ofrece un ara a Júpiter Optimo Máximo con el epíteto Anderon, 
podemos sospechar que una creencia indígena practicaba la tiiple aso­
ciación entre el noble metal, el monte blanco y el propio Júpiter. 

En fin, demasiada casualidad sería que, no respondiendo a una 
creencia indígena, esta serie de relaciones se viese nuevamente refle­
jada en la siguiente noticia de Justino (XLV 3, 6): 

28 El parentesco que Prósper establece entre nuestro loucio- y el lucus latino (2002, p. 113), 
obtendría quizá mejor traducción como «monte del bosque sagrado» que como «monte bosco­
so», puesto que tal es el significado que se le atribuye a lucus, como eJla nusma reconoce. 

29 Cu,nelius Corobulti F. Cularn.ifecit de Balatucelo Nat(ione), FEp, 1987, pp. 14-16. 
30 L 1 '6 -a re ac1 n montana-tesoro es, además, un tema recurrente en el folclore gallego, 

Penas Truque 1983. 
31 Epígrafe perdido y procedencia incierta, pero dentro de Gallaecia (C/L JI 2598). 

410 

r 

' 

I 
• 

' ' 

En los confines de este pueblo hay un monte sagrado [mons sa-, 

cer J al que se considera nefasto violar con el hierr9; pero si un rayo 
hiende la tierra, lo que en estos lugares es cosa frecuente, se permite 
recoger el oro descubierto como un don del dios. 

Lo primero que llama la atención en esta noticia es: 1.0
, la localiza­

ción fronteriza de un nwns sacer; 2.0
, la relación del monte sagrado con 

el rayo y 3.º, la relación del rayo con la riqueza aur.µera. Como podemos 
observar, este esquema coincide completamente con la relación que he­
rnos venido estableciendo a partir de las fuentes epigráficas entre el 
Mons Albus, la riqueza y Júpiter. Pero a eJlo se pueden añadir una serie 
de paralelismos con otros sistemas religiosos indoeuropeos que nos pue­
den ayudar a perfilar 1nejor la personalidad de este dios uránico. 

En primer lugar, y co1no ya se ha señalado, los po~dores del rayo 
son los dioses celestes (Júpiter Tonante, galo Taranis y Dagda, el «buen 
dios» irlandés). Además, de una u otra for1na, todos se consideran tam­
bién dispensadores de riqueza o abundancia: el Júpiter romano, en tanto 
Elicius, ofrece la lluvia fecundante; el Júpiter galo posee un apodo que 
significa «proveedor» (Smertrios) y el Dagda irlandés se representa en la 
mitología como dueño del caldero de la abundancia (Le Roux 1984, pp. 
121-125). Por tanto, nuestro dios proveedor de metales preciosos no pue­
de ser sino un Júpiter celeste dispensador de abundancia. 

Pero es que, ade1nás, la prohibición del hie1To en nuestro Mons Sacer 
obtiene pru·alelos en otras religiones indoeuropeas en las que la aversión 
hacia este metal parece implicar a divinidades fundrunentalmente pacífi­
cas y especializadas en la provisión de riquezas. Así, por ejemplo, en la 
Germania de Tácito (40, 4) se nos dice que no estaba permitido el hierro 
en el tiempo consagrado a la diosa Nerthus ( que Tácito interpreta como 
Terra Mater -la tierra nutricia-), la cual salía de su santuario insular para 
ser acogida de pueblo en pueblo sólo cuando reinaba la paz. Y el mismo 
metal se desaconsejaba en la recogida del muérdago (Viscuni album32 

), 

al que los galos consideraban enviado del cielo y que recogían ritual­
mente con la pa1ticipación de una yunta de bueyes blancos, un sacerdo­
te vestido de blanco, sobre un lienzo blanco y la ayuda de una hoz de oro. 
Esta planta, conocida entre los galos con1O «remedio para todo», se 
creía que ayudaba a concebir a las mujeres y devolvía la fertilidad a los 
animales estériles (Plinio HN 16, 250; 24, 12). 

En definitiva, vemos cómo el cielo, el blanco y la fecundidad o 
abundancia, así como la negación del hierro, son ideas estrechamente 
vinculadas en las religiones indoeuropeas. De vuelva a nuestra divini­
dad, no parece haber duda, en defmitiva, de que tanto su vinculación con 

32 Adjetivo referido a sus bayas de pulpa blanquecina. 

411 

.. 



• 

el rayo como la prohibición del hierro en su monte sagrado, así como su 
generosidad, apuntan a una caracterización de tipo celeste o jupiterino. 

Por lo demás, el hecho de que esta clase de dioses reciban epítetos 
que destaquen su carácter bondadoso, por el que se hacen especiallnente 
apreciados (Zeus Meiliquios es el «amable, melifluo»; Dagda es el «dios 
bueno» (> dago = optimus), y su homólogo védico Mitra es calificado de 
priya «querido» o priyata,nas «el más que1ido» ), pudiera encontrar en 
Gallaecia un con·elato preciso en el teónimo Carus «querido» ( en aras 
de Santa Comba de Bande, Ourense, y Viana do Castelo, Portugal; Gar­
cía Fe1nández-Albalat 1996, p. 51; Dumézil 1999, pp. 65-6633). 

Como ya se ha señalado en la introducción de este capítulo, los dio­
ses no representan una única «sustancia» a partir de la cual se pueda de­
finir taxativamente un dominio específico. El caso de esta clase de dioses 
soberanos, es decir, supremos y, por eso mismo, «politécnicos», ofrecen 
precisamente un buen ejemplo: los poderes hasta ahora señalados no ex­
cluyen en absoluto una caracterización de estos versátiles dioses en sen­
tido diferente, e incluso radicalmente contrario. A este p1incipio pudiera 
muy bien adaptarse, como veremos, el dios galaico-lusitano Reve. 

Reve: ¿ un Jú¡Jiter infernal? 

Desde el Padre Fita (1911) que identificó el teónimo con una divi­
nidad femenina, resultado de la divinización de los ríos, han sido va­
rias, y muy diferentes, las propuestas de interpretación que se han he­
cho acerca de esta figura divina galaico-lusitana, cuya presencia en la 
epigrafía votiva de la región se extiende desde el sur de la provincia 
de Lugo a la de Cáceres (figura 101). 

Por lo que se refiere a su etimología, los filólogos parecen compartir 
la idea de Fita según la cual se trataría de un nombre co1nún para el «110». 
Pero, mientras que su naturaleza acuática se ha venido soste1úendo hasta 
el presente de manera casi generalizada, no así el género del teó1úmo, 
puesto que los .epítetos que lo acon1pañan, como ha demostrado F. Vil1ar 
(1996b), son masculinos sin ninguna excepción. Sobre la opinión de este 
autor, no hace falta añadir nada más a lo citado en la introducción (véase 
su¡;ra), excepto que, en concordancia con su idea de un «tipo genérico de 
divinidad fluvial», propone interpretar la 1nayoría de los epítetos que lo 
acompañan como hidrónimos: Reve Langanidaegui «al Reve ( o numen) 
del Langanida (Río Largo)»; Reve Reumiraego «al Reve del río Mira» 

33 Entre los dioses gennfülicos es Thor quien recibe el epíteto ástvinr «an1igo querido». 
Lo curioso es que. aunque este dios detente funcionaJmente la especiaUdad de Marte, «su 
non1bre significa trueno y su anna es el martillo [eJ rayol», lo que justifica que en época 
rornana sea él el que se identifique con Júpiter; Vries 1984, pp. 80-8.1. 

412 

¡ 

• 

• 
_.,..-• . •• • •• 

• 

Figura 101. Área de dispersión del culto a Reve (según Olivares Pedreño 2002, 
rnodificado ). 

-hidrónimo a su vez de significado acuático-; Reve Larauco «al Reve del 
[ten·itorio] Larauco»; Reve Veisuto «al Reve del [río] Veisuto», etc. 

Vale la pena detenerse en la fórmula Reve Anabaraeco porque ha 
dado lugar a una serie de estudios en torno al significado del epíteto, 
que se repite en dos documentos: uno en un ara de procedencia des­
conocida y el otro en As Burgas (Ourense), a los que se añaden Ana 
Barraeca de Mérida (Badajoz) y Baraeco en solitario, en Trujillo (Cá­
ceres). Una de las prin1eras interpretaciones fue la proporcionada por 
F. Villar (1996b, p. 180), quien ofrece varias alte1nativas para su tra­
ducción en función del grado de inteligibilidad de los devotos respec­
to a sus componentes semánticos: 

«Al Reve de Anabara»: al dios-río del lugar de Anabara (to­
pónüno ya incomprensible). 
«Al Reve de la Vera del Ana»: al dios-río de la vera del río Ana. 
«Al Reve Ana de Bara»: al dios-río Ana de la ciudad de Bara. 
«Al Reve Ana de la Vera»: al dios-río Ana de la vera. 

413 

.. 



Pero la aparición del epígrafe emeritense sobre el di•ntel de un 
mausoleo, con la lectura Ana Barraeca y sin n1ención del teóni1no ha 
enriquecido considerable1nente la discusión en torno a este con~ro­
vertido ~pít~to. En ~ste caso, según parece, los no1nbres se expresan 
en nom1nat1vo, haciendo referencia a los dos ríos que ciñen la ciu­
dad de ~~rida, el Ana (Guadiana) y el Barraeca (actual Albarregas), 
acompanandose de sendas representaciones iconográficas: un hom­
bre adulto barbado sobre el Ana y un joven sobre el Barraeca. Seoún 
la ?1terpretación de los editores (Canto et al. 1997, pp. 279 ss.), a 
qu1e1:es no se les escapa la semejanza entre el ejemplo emeritense y 
el ep1~eto de Reve Anabaraeco, se trataría de una manifestación del 
culto a la1confluencia de los dos ríos (que se produce cerca de la ciu­
dad). La existencia de casos semejantes en la· vecina Galia, donde se 
conocen grandes centros econón1icos y cultuales definidos oeooráfi­
camente por su localización en confluencias fluviales, avala 1: im­
portancia religiosa de este fenómeno, puesto que Mérida es la ciudad 
lusitana convertida por Roma nada menos que en capital provincial. 

~~bre esta base, somos v~rios los que hemos trasladado a Reve el pa­
troclillo sobre esta confluencia (Canto et al. 1997, Brañas 2000; Prósper 
2002), .ª lo que J. J. ~oralejo (2002, p. 82) repone, acertadamente, que 
el teorumo no se refleJa en el epígrafe emeritense y que resulta itnproba­
ble que el Anabaraeco galaico refleje la confluencia de los ríos lusitanos. 

Anticipándose a P?sibles objeciones en este sentido, Prósper (2002, 
pp. 144-145) ha quendo ofrecer una explicación sobre este fenó1neno. 
Se~ún su teorí~, el culto a Reve habría nacido en territo1io lusitano para 
mas tarde manifestarse en el norte co1no «fenómeno secundario» es de-

. ' 
cir, como consecuencia de que los creyentes hayan llevado consioo sus 
cultos locales, ~ondequiera que emigrasen. La ausencia del teón~o ( en 
el _cas? de Mer1da, donde sobreentiende «al 1io Ana y Baraeco») se ex­
phcar1a por el hecho de que allí donde era nativo el culto no hab1ia ne­
cesidad de expresar el nombre del dios, pues se haría reconocible direc­
tamente a través de sus epítetos. En lugares suficiente1nente alejados de 
su área de origen, por el contrario, se haría necesaria tal especificación. 

Sob_re posibl~s «~xpansiones para epítetos de origen toponímico» 
el propio MoraleJo, sin embargo, añadía a 1nodo de eje1nplo el caso de 
las vírgenes de ~~tima y Lourdes, cuyo origen toponímico no impedía 
una vasta extens1on de su culto. Pero precisamente en paralelo a ejem­
plos de esta naturaleza, lo que habría que pensar es en una caracteri­
~ación funcional de la divinidad (salutífera, por ejemplo), a la que me­
JOr convendría la traducción de * Anabara como «manantial/ebullición 
o borboteo de agua», lo cual, además de no afectar a eventuales ina­
nifestaciones del dios en cualquier lugar de estas características enca­
jaría a la perfección con el epígrafe de la fuente termal de As Buroas 
(Moraleja 2002, p. 81; también Rodríguez González 1997, p. 55). 

0 

414 

Una interpretación de este tipo resulta, sin duda, más convincente 
que la idea de la expansión del culto de un dios considerado por nues­
tros filólogos co1no numen anónilno, puesto que tal categoría de dio­
ses, genios, ninfas, etc. (a diferencia de la Virgen cristiana) son por de­
finición divinidades tópicas cuya área de influencia o poder se agota en 
los límites de sus lugares de habitación. Resulta inverosímil, por ello, 
que un lusitano emigrado haya erigido un monumento votivo en Galla­
ecia para agradecer sus favores a una divinidad incapaz de rendírselos. 

Por otra pa11e, el hecho de que en la inscripción lusitana de Ca­
be~o das Fraguas aparezca Reve recibiendo como víctima un toro se­
mental (co1núnmente reservada a Júpiter en el ritual romano), hizo a 
J. de Hoz dudar de su intuición inicial sobre el carácter menor del 
dios (1986, pp. 42-43). Tal carácter ha sido y es desechado por otros 
autores, que discuten la propia etimología del teónimo. 

Hace ya tiempo, A. Tovar (1985, p. 244) convino con Ch. Guyon­
varc'h (1967b, p. 261) en una etimología de Revea partir de *rowesya 
«llanura», lo que dio lugar a su identificación semántica con la diosa ir­
landesa Macha (nombre emparentado con el castellano «majada»). La 
propuesta de una hipótesis que, partiendo de este parentesco semántico, 
mostrase también su identidad funcional, fue desarrollada por B. García 
Fernández-Albalat (1990), quien, aparte de aceptar el género femenino 
de la llamada «Reua», nos puso en la pista del concepto religioso célti­
co de «la llanura mítica», cuya noción recubriría nuestro teónimo. 

Como ya he1nos dicho, el género de Reve parece hoy día indiscuti­
blemente masculino, a pesar de lo cual, y dada la falta de consenso en­
tre los filólogos sobre su etimología, yo misma había afirmado que «no 
se dan razones convincentes para dejar de considerar a Reve como di­
vinidad asociada a las llanuras míticas» (Brañas 2000, p. 88). Contra 
esta afrrmación, Prósper replicaba que el único argumento para sostener 
tal idea es que «a Tovar se le ocurrió antes» (2002, p. 141). Conven­
dría recordar el resto de la argumentación para evitar posibles malen­
tendidos. 

Continuando la vía abierta en su día por B. García Fernández-Al­
balat, vale la pena indagar en qué contexto tendría sentido una «lla­
nura» en relación con un teónimo. El ejemplo irlandés puede ser muy 
ilustrativo al respecto: «El significado mítico de las llanuras está li­
gado a la imagen plana del inundo de los dioses y de los muertos[ ... ] 
y muchos lugares identificados como puntos de encuentro con el 
Otro Mundo se definen precisamente como lugares planos. Así se 
comprende el nombre poético del mar Ler (a partir de *plar-os "pla­
no"), pues los irlandeses concebían el mar como la gran llanura acuá­
tica que marcaba la ruta del paraíso» (Brañas 2000, p. 87). En fin, si 
a esto añadimos el hecho de que tanto Ler como Macha, ambos con 
el significado de «llanura», son divinidades asociadas mitológica-

415 

.. 



• 

mente en el mundo irlandés con las rutas que conducen a] Otro Mundo 
(Ler en cuanto «mar» y Macha en cuanto «campo de batalla»), no pa­
rece tan descabellado suponer que una divinidad galaico-lusitana en la 
que se diesen esta clase de significados remita a concepciones y meca­
nismos semejantes en la expresión de la muerte y sus vías de tránsito. 
Pero si aceptamos que el significado de Reve no tiene nada que ver con 
la céltica «llanura», sino simplemente con la existencia de un dios-río 
lusitano, ¿en qué medida invalida esto la relación establecida? A mi en­
tender, sólo en la medida en que nuestro Río se .interprete como reali­
dad puran1ente física y desprovista de cualquier connotación religiosa. 

Por el contrario, co1no 1nuy bien ha expuesto J. C. Olivares (2002, 
pp. 176-180), la re lación de Reve con J.as corrientes fluviales podría 
responder a un esquema bastante con1ún en las religiones indoeuro­
peas según e l cual ríos, n1anantiales, confluencias, etc., se 1nanifies­
tan co1no otro de los dominios del dios celeste supremo (caso del Jú­
piter-Taranis galo-romano o del indo Varuna, habitante\ .ie las aouas). 
La relación establecida por este autor con este tipo de dioses no

0

es en 
absoluto gratuita, puesto que uno de los epítetos de nuestro Reve, La­
rauco, se documenta precisamente en los homónünos sierra y monte 
Larouco (entre Ourense y Portugal), es decir, en un án1bito caracte­
rístico de las divinidades del cielo34. A ello se añade e] que en Vilar 
de Perdizes (Montalegre) Larauco aparentemente se acon1pañe del 
calificativo típica1nente jupiterino Max(imo). 

Además de que Larauco es el único epíteto de Reve para el que Vi­
llar no propone ningún significado hidronúnico ( entendiendo «Reve 
del [territorio] Larauco»35), el término en sí merece1ía un estudio eti-
1nológico que no se nos ofrece. Pero, casualmente, otros autores pro­
ponen una etimología que lo hace derivar del celta *lar «llanura» 36, 

que al combinarse con el característico sufijo -ko (Larauco ), daría un 
significado aproximado a «Reve de la llanura». En fin, la paradoja de 
que el monte Larouco signifique «llano» se explica porque tal califica­
ción no respondería a una descripción topográfica sino a una propiedad 
mítica: la llanura, corno hemos dicho, se identifica conceptuahnente 
con cualquier lugar considerado espacio sagrado, es decir, con un lugar 
de encuentro con el Otro Mundo (el topónimo galo Mediolanum «lla­
nura del medio o central» designa comúnmente grandes castros o for-

34 A este respecto, es interesante la creencia popular de que el monte Larouco atrae las 
tormentas: «Trovéio do Larouco nunca é pouco», Louren90 1980, pp. 6-7. 

35 Sobre la inscripción en la que consta larocuo sin mención dei teónin10, Prósper pro­
pone entender «al río Larauco». Sin embargo, hay que tener en cuenta que es «dios» 
[D(eo)] el apelativo que acompaña a Reve larauco en el resto de los epígrafes. 

36 García Fernández-Albalat 1990, pp. 320-322; Rodríguez Colmenero y Louren90 
Fontes 1980; Bernardo 2002, p. 119; no lo discute Prósper 2002, p. 129. 

416 

t 

tificaciones sobre lugares elevados destinados a ser capitales de sus 
respectivos pueblos, es decir, «lugares centrales» equivalentes en 
cierto sentido a los santuarios). 

Pero es que, además, el epíteto Marandigui, ta1nbién analizado por 
Vi llar ( 1994-1995, p. 251), revela una nueva conexión de Reve con las 
llanuras míticas: entendido como *niarantikos «del mar, marino», 
nuestro dios vuelve a 1nanifestar claras asociaciones con los dioses que 
gobien1an el tránsito al Otro Mundo (recuérdese lo dicho sobre el teó­
nimo irlandés Ler «1nar» ). Vendría a apoyar esta caracterización del 
dios la identificación propuesta por C. Búa (1997, p. 54) entre Reve y 
otro teónimo consignado en Lugo: Reo. Se conoce para esta divinidad el 
epíteto Para,neco «del páramo» (Villar 1995, p. 61; Tovar 1986, p. 86), 
que indicaría en este caso Ja relación del dios con una llanura, pero de 
características 1nuy particulares, un lugar desértico y alejado (una fron­
tera en definitiva, puesto que las zonas yermas o desérticas, al igual que 
montes, lagos, ríos , fuentes, bosques y cie1tas piedras, son comúnmen­
te considerados límites; para el caso de la Galicia tradicional Ferro , 
Couselo 1952; para el irlandés O Ríain 1972, p. 17). 

Teniendo en cuenta que toda frontera constituye una zona en la que 
convergen espacios diversos (políticos, geográficos, etc.), lo 1nás habi­
tual es que esos enclaves se consideren lugares propicios para la ma­
nifestación de la divinidad, cuya realidad se percibe co1no algo esen­
cialmente diferente respecto a «lo hu1nano». Por tanto, tocia frontera 
es, por definición, un espacio sagrado (de ahí que tanto latinos como 
griegos posean dioses especializados en la protección de los límites: 
Terniinus y Zeus Hórios). Sin embargo, el carácter de Reve como «río» 
y sus relaciones con la «llanura 1nítica>> (básicamente «fronteriza» por 
sus C:Onnotaciones sagradas) no necesariamente remiten a un dios pro­
tector de los límites. Puesto que tanto los cauces fluviales como las lla­
nuras se pueden considerar vías de tránsito al Más Allá, nuestro dios 
podría 1nuy bien asimilarse con un Júpiter Dispater (Plutón) o un Zeus 
Ctonios (Hades), los dioses celestes capaces de asunúr con1petencias 
en el terreno infernal, es decir, en el patrocinio de la n1uerte. 

Una advertencia anterior acerca del carácter «no esencialista» de 
los dioses indoeuropeos nos prevenía, precisan1ente, contra esta cla­
se de ambigüedades. Por eso, al igual que J. C. Olivares (2002, p. 
180) puede afinnar que no es contradictorio «que una divinidad so­
berana tenga una relación directa, simultáneamente, con las montañas 
y las con·ientes fluviales. Más bien al contra1io, éste es un fenómeno 
frecuente en las divinidades de origen indoeuropeo de este tipo», 
ta1nbién se puede asegurar que las n1isn1as divinidades celestes pue­
den adoptar caracteres infernales. En otras palabras, es posible que 
nuestro Reve se corresponda con un Júpiter-Plutón , un rey del Otro 
Mundo al que se invoque por sus facultades, bien en la protección 

417 



contra la muerte, bien en la provisión de las riquezas del subsuelo 
(funciones ambas propias de las divinidades ctonias o infernales37). 

Otros indicios sobre la visión castreña de la muerte en relación con 
los ríos afianza la idea de una ideología religiosa necesitada de un 
Reveo figura equivalente. A juzgar por el carácter fantástico de las no­
ticias literarias que aportan tales indicios, podríamos calificar su fuen­
te como auténtico mito. Veremos a continuación si el famoso pasaje 
estraboniano sobre el paso del Río del Olvido consiente tal atribución. 

El Río del Olviclo conio río y conio llanura 

A diferencia de lo que ocurre en otras so.o;iedades protohistóricas eu­
ropeas, en el mundo castreño galaico no se conocen necrópolis de tiem­
pos prerromanos. Dado que el registro funerario es donde mejor se ma­
nifiesta en las «culturas arqueológicas» sus concepciones sobre la 
muerte, la ausencia de este registro en nuestro caso supone un obs­
táculo difícil de súperar. Sin e1nbargo, existe otra clase de fuentes 
que puede ayudar a paliar esta situación, aunque para su empleo haya 
que proceder primero a una crítica previa, pues no todas las noticias 
transmitidas por los autores clásicos gozan de igual credibilidad. Pero 
incluso cuando no merecen ninguna en absoluto, siempre son suscepti­
bles de transmitir info1mación útil, bien sobre el contexto en el que se 
crearon esas noticias, bien sobre los referentes reales o ficticios que 
translucen en el fondo. Precisamente a un relato con cie1to aire parado­
xográfico o maravilloso responde el pasaje que ahora interesa: el paso 
del 110 Lethes transmitido por Estrabón en su Geografía (III, 3, 5): 

Los que viven más alejados son los áitabros, en las proximidades del 
cabo que llaman Nerio, que separa los flancos occidental y no1te. En sus 
cercanías viven celtas emparentados con los de las orillas del Anas [Gua­
diana]. Dicen que en una ocasión en la que hicieron allí una can1paña mi­
litar éstos junto a los túrdulos, se sublevaron tras pasar el río Li1nia, y que 
luego de la revuelta, como sobreviniera la pérdida de su jefe, pe1n1ane­
cieron en el lugar dispersos; y por esto es por Jo que el río sería 1la1nado 
Olvido [Lethes]38 (traducción de M.º J. Meana y F. Piñeiro, Gredos). 

37 El mencionado «caldero de la abundancia» dei dios celeste irlandés proviene del rei­
no de su hermano Mananan -el Paraíso-, en cuya n1itología no sólo se da la típica co1n­
ple1nentariedad entre hem,anos antitéticos -Zeus/Hadcs, Júpiter/Plutón-, sino que ade1nás, 
y tatnbién, se identifica su opulento reino infernal con el propio mar (el caldero procede ele 
la isla n1ítica de Murias -en gaélico muir «1nar»-; Le Roux 1968, p. 394). 

. 38 Se entie,ncle que los soldados no fueron capaces de regresar a sus hogares porque ol-
vidaron sus ongenes. 

418 

,. ~l 1nism? río habría representado un obstáculo en la campaña de 
Decuno Junio Bruto «el Galaico» contra los bracarenses, porque sus 
soldados se habían resistido a atravesarlo por el 1niedo que inspiraba 
su fama de río infernal (Livio Per. 55). Pues con el no1nbre de Lethes 
se ~onocía en la Antigüedad al río situado delante de las puertas del 
Infierno (el Hades), que privaba de la memoria a las almas de los 
muertos que bebían sus aguas. M. V. García Quintela (1986, pp. 84-85; 
1999, pp. 288-290) y J. C. Bermejo (1991 , pp. 97-98) habían suoeri­
do hace tiempo que tanto la leyenda estraboniana como el episodio de 
Bruto habrían sido inspirados por una tradición nativa seoún la cual 
en este río se situaban las puertas del Infierno. º 

Posteriormente, se ha intentado afirmar la idea de que, efectivamen­
te, los ríos eran c?ncebidos por los indígenas co1no puertas infernales y 
morada de los dioses, co1no de1nostraría la aparic.ión en esta zona de 
aras dedicadas a diosas que, como Navia (véase infra), son hon1ónimas 
de ríos actuales. Apelando a paralelos procedentes de otros lucrares se 
ha defendido el carácter psicopompo -«conducción de mue1;os»-' de 
esta clase de divinidades, puesto que el agua en todas sus formas ma-

,. ' 
res, nos, fuentes, lagos, pantanos, es generalmente considerada ruta del 
Más Allá (a las aguas hay que afiadir toda for111a de camino, paso o en­
crucijada, y cualquier espacio que suponga un punto de encuentro de 
naturalezas heterogéneas -vados o pantanos donde se 1nezclan tierra y 
agua, etc.39; García Fernández-Albalat 1990, pp. 286, 307; Bermejo 
1986, pp. 193-230; Fernández Nieto 2001). 

Una nueva interpretación efectuada por Gue1Ta (1996) sobre los 
múltiples hidróniinos que recibe el Limia en las fuentes clásicas 
(Liniia, Aeminiuni, Belión, Lethes y fliunen Oblivionis), aporta inte­
resantes datos tanto en lo que afecta a la localización del «Río del 
Olvido», como a la identificación de su nombre vernáculo. Las con­
clusiones a las que llega este autor tras una detallada revisión de las 
fuentes es, en primer lugar, que el nombre originario del río debía re­
cordar, por semejanza fonética, algún otro grecolatino y, a partir de 
ahí, se procedería a su trascripción. Dado que en varios docu1nentos 
medievales se atestigua la existencia en las proxin1idades del Limia 
de ~t~·o río conocido con10 Letia (actual Le~a po1tugués), deduce que 
deb10 de ser éste el que habría sugerido a los clásicos la identificación 

39 Lagos y pantai1os representan por lo general una frontera cuyas connotaciones reli­
giosas se dejan observar en el n1undo céltico, por ejen1plo, al funcionar corno destino de 
grandes tesoros o depósitos votivos, o lugares destinados a la celebración de sacrificios 
~G:e~n 2004'. pp. 141-1_42 y l 86-187) Y aunque de una religión cualquiera caben esperar 
1nfln1dad de imágenes ligadas a las 1nás extrañas creencias, ignoro qué i1nplicaciones pue­
de tener el cu!to a una «c:_harca pestilente», el significado que propone Prósper para uno de 
nuestros teónunos: Moe/10 Nlordonieco (2002, p. 127). 

419 



• 

c?n eJ Lethes, y que el nombre de Oblivio «olvido» no se le otoroaría 
sino por traducción directa al latín del término griego4º. 

0 

, Con este d~to tenemos, pues, identificado el no1nbre nativo del 
~-10, cuya semeJanza con los topónimos célticos for1nados con !et- (> 
···¡;lat plano), nos pone nuevamente en la pista del vocabulario célti­
co ~e la ~<llanura mítica» (García Quintela, 1997a). En efecto, como 
hab1a senalado Ch. Guyonvarc'h (1967c), si a los topónimos com­
puestos con !ano ( con10 Mediolano) y al nombre n1etafó1ico del 
<~1~ar-l~~nura» irlandés Ler, añadimos los topónimos formados a par­
tu de ···plat- «plano», lo que resulta es la redundante calificación 
«_plana» de espacios que no tienen topográficamente nada en con1ún 
sino sólo una cualidad simbólica: son lugares de acceso al Otro Mun~ 
do, tierras de olvido y no retorno con10 la que se encuentra en la fron­
tera que señala el Letia galaico, según nos decfa Estrabón41 • 

Bandua I Banduas: sobre la guerra y la cohesión social 

Otra_de la~ múltiples notas comunes a las religiones indoeuropeas 
~s la ex1sten~1a de una ?ivinidad de elevado rango en la que se des­
taca su capacidad de «vinculación» por 1nedios 1náoicos. El hecho de 
que el _teónir110 galaico-lusitano Bandua responda ~tilnológica1nente 
ª. esta idea (de la raíz *bhenclh- «atar, ligar»), ha sugerido una rela­
ción con _esa cla~e de dioses (~arcía Fernández-Albalat 1990). y aun­
que la et1molog1a a veces se discute, o no se destaca suficienten1ente 
el pode1: vü~culante de la divinidad en los térn1inos definidos por el 
est~reot1po "~?oeurop~o, lo cierto es que nadie parece dudar de la es­
pecial conex1on del dios con las comunidades, sean o no locales. De 
ello daría buena cuenta la abundancia de epítetos formados con el ele-
1nento céltico briga, característicamente castreño: Etobrico Brialea­
cui, Longo_bricu, Verubri~o, Veigebreaeco, Lanobricae, AetÍobrigo; u 
otros _considerados también de carácter toponínuco, como Rouclaeco 
(~~ociado a un vicus o aldea llamada Roucla); y Araugel(ense), a par­
tn del cual se reconstruye el nombre de un «otero» habitado llamado 

40 Trasladando el Río del Olvido n1ás al sur, se alivia al Limia de una sobrecaroa cier­
tainent~ exagera_da de nombres para un corso fluvial tan corto y se atestioua la perd~ración 
desde epoca antigua de un 1nis1no hidrónin10 hasta el n1on1ento actual. 

0 

• ~1 Le_Javia_ o «país llano» es en la ~alía'. paradójicamente, una tierra mo~tafiosa (Annó-
nca),_ prua los irlandeses Letha es un fa!S leJai10 allende el n1ar y Litana para ·1os galos Boios 
un

1

extenso b~squ_e en el que se pract~~an en1boscadas contra el enemigo. Sobre los ,nitos y 
le) endas que JUStrfican su 1nterpretac1on con10 «puertas del infierno», véanse los autores ci­
tad~s._ ~abe desta~ar, además, la relación sen1ántica del topóni1no galaico Letiobris con los 
celttb~ncos ledc11sc1111a y 8/etisama (antiguos *Pletiscuna «muy plana» o «la más plana»), 
conoc1dos acluahnente en la Meseta y Galicia como Ledes1na y Brañas 2000, p. 161. 

420 

*Araocelo (a relacionar con los castellani Araocelenses conocidos en 
la región de Viseu; Olivares Pedreño 1999). 

Al igual que Reve, Bandua tmnbién ha sido considerado como nom­
bre genérico equivalente a deus, cloniinus, genius, la,; ninfa o tutela 
(Untermann 1985; Hoz 1986, p. 87). Y debido a la variedad mo1fológi­
ca de sus formas también se había considerado que no se trata de uno, 
sino de un grupo de dioses al que se denominaba «grupo Bancl». El aná­
lisis de sus epítetos, por otra parte, introdujo también dudas respecto al 
género del teónimo, puesto que tanto el epíteto Lanobrica (castro de San 
Cibrán das Lás, Ourense ), como la iconografía de la pátera argéntea de 
Bancl(ua) Araugel(ense), donde se representa como una Fortuna, suge­
ría el carácter fe1nenino de la divinidad. Puesto que, de cualquier forma, 
la mayo1ía de los epítetos lo definen como un dios 1nasculino, no cabía 
sino proponer la existencia de una pareja de dioses de diferente sexo. 

De estas prilneras aproximaciones a nuestro teó11imo sólo la idea de 
un «grupo Band» parece hoy prácticamente desechada. Y mientras que 
su consideración como divinidad indiferenciada o «no personal» goza 
actualmente de escaso apoyo, la posibilidad de su desdoblamiento en 
una pareja divina, por el contrario, ha adquiI·ido nueva fuerza a partir 
de los análisis lingüísticos aportados por Patrizia de Bernardo (2003a). 

Según esta autora, se trataría en origen de una divinidad masculi­
na Banclus, cuya morfología (tema en -u-) parece reservarse en indoeu­
ropeo a la expresión de conceptos sagrados, con un valor próximo en 
este caso al término indio bandhuh «parentesco, relación». A partir de 
una for1na original celta Banclus, se habría desarrollado posterior­
mente una variante femenina de la divinidad, Bandua, fenómeno, por 
lo demás, frecuente en el mundo céltico. 

Parecen mayoría los estudiosos que defiende la etimología que lo 
relaciona con la noción de «vínculo». A partir de este dato, se ha pro­
puesto una caracterización del dios como un «garante de los pactos», 
a lo que se añade la común referencia de sus epítetos a agrupaciones 
sociales o étnicas, cuya cohesión social el dios aseguraría. Sin e1n­
bargo, ese papel «vinculante» posee muchas otras facetas, de manera 
que la acción del dios puede manifestarse en muy diferentes campos, 
por ejemplo, en la guerra y en las relaciones personales de depen­
dencia (clientelas, especialmente). 

Sobre la guerra ... 

Aden1ás de ofrecernos el estudio 1nás pormenorizado y actualiza­
do en su día sobre la historiografía del teónimo, es n1érito de B. Gar­
cía Fernández-Albalat (1990) el habernos n1ostrado en qué contexto 
111ítico-religioso tiene sentido una divinidad dotada del poder de 

421 



• 

«vincular». Por su esclarecedor análisis, sabemos que se encuentra 
representada en diferentes panteones indoeuropeos una divinidad ca­
lificada como «dios de los lazos», cuyos mitos lo definen como un 
dios del juramento, aunque también implicado en ]a función guerre­
ra y, por tanto, también en la conducción al inundo de u]tratun1ba 
(función «psicopo1npa» ): el indio Varuna, el germánico Odín, el cél­
tico Ogmios, son todos ellos dioses supremos cuyos lazos «atan» ju­
rídica y mágicamente a devotos, seguidores, muertos y enemigos. 

Respecto a sus epítetos, todavía no se ha cuestionado que el lusi­
tano Roudeaecus (> «rojo») no califique al dios42 en vez de a los Vi­
cani Roud(enses?), a los que supuestan1ente se asociaría Bandua (o 
Bandus?) en calidad de protector. El rojo, como es sabido, evoca la 
especialidad guerrera en el código 1nítico de los colores43, lo cual, en 
cualquier caso, obliga a preguntarse sobre la pertinencia de semejan­
te calificativo aplicado, bien a un dios, bien a un grupo social. La in­
terpretación del nombre de los habitantes de Rouda con10 «valientes 
o }}ujos» -según P. de Bernardo-, renute a una práctica co1nún en las 
denominaciones tanto étnicas como toponímicas, que consiste en el 
ennoblecimiento, es decir, en la autoidentificación con los valores 
culturales de mayor prestigio. Por ello, no sorprendería que epítetos 
de Bandua como Caclogo y Veigebreaeco aludieran a un grupo auto­
denominado *Kacloki «nobles, honJados» y a una *Veikyobriga «ciu­
dad combativa», respectivamente (Bernardo 2003a, p. 20444). 

Por otra parte, no debemos olvidar que las primeras aproxi1nacio­
nes a Bandua y su identificación con una divinidad guerrera se basa­
ron en el contenido de un conocido epígrafe procedente de Rairiz de 
Veiga (Ourense), en el que se le relacionaba directan1ente con Marte 
en calidad de «socio»: Deo Vellixor(um)45 Martis Socio Banduae. Y 
aunque esta ara se encuentra actuahnente desaparecida, no parece ca­
sual que en el mismo lugar se documente otra ara dedicada a Bandua 
por un signifer de coho1te, es decir, por el portaestanda1tes de una uni­
dad auxiliar del ejército ron1ano (Rodríguez Colmenero 2000, p. 42). 

Respecto al epíteto Apolosego, su significado como «fuerte y vic­
torioso» o «fuerte en la victoria», además de no haber sido refutado 

42 García Fernández-Albalat 1990, con varios paralelos. 
43 En otras palabras, el rojo es a Marte lo que el blanco es a Júpiter; véase Dumézil 

1954, pp. 45-72; para el caso céltico, Le Roux y Guyonvarc 'h 1991, pp. 97-100. 
44 Es interesante la interpretación que ofrece Prósper del epíteto de Candeberonio 

Caeduradio (en ara de Viana do Castelo, norte de Portugal), donde Caeduradio «es proba­
ble que sea un derivado del latín caetratus "provisto ele caetra o escudo redondo típica­
n1ente hispánico"», aunque prefiere entender que el término se refiere a un grupo de po­
blación (2002, pp. 331-332). 

45 Vexillatio es un destacamento militar identificado por un vexillum o estandarte; so­
bre esta inscripción, véase García Fernánclez-Albalat 1990, pp. 159- 165. 

422 

7 

.1 

( 

{ 

). 

por los lingüistas que lo han analizado (Pedrero 2001 , pp. 551-552; 
Prósper 2002, pp. 260-261), alude con toda probabilidad a una cuali­
dad del dios en el terreno bélico. La victoria en este dios no sería más 
que la derrota del enemigo tras inmovilizarlo trabándole los miembros 
con sus Jazos mágicos (García Fernández-Albalat 1990, pp. 185-190). 

Si entendemos la re1igión como el medio privilegiado a través del 
cual las comunidades humanas crean modelos ideales que justifiquen 
sus instituciones, es oportuno indagar sobre la realidad de éstas en otros 
registros diferentes del epigráfico, obviamente insuficiente para la ma­
teria que esta1nos tratando. Las fuentes clásicas referidas a los modos de 
guerrear de galaicos y lusitanos parecen ofi·ecer el referente necesario. 

Decía Silio Itálico (III, 345) que la Gallaecia había enviado a 
con1batir con los ejércitos de Aníbal a sus jóvenes, quienes, durante 
la ejecución de sus danzas guerreras, «ora coreaban a gritos bárbaros 
cantos en su lengua nativa, ora hacían resonar la tie1Ta con sus dan­
zas, complaciéndose en golpear rítinicamente sus ruidosas caetras 
(escudos redondos)»; algo semejante a lo que Diodoro (V 34, 4) re­
fiere de los lusitanos, pero en combate: «Avanzan con movimiento 
rítmico y cantan himnos cuando atacan a sus enemigos». Esta imagen 
se completa con lo que Apiano nos relata de las andanzas del más fa­
moso guerrero lusitano: «Viriato lo atacó con 6.000 hombres en me­
dio del alboroto y el clamor que producen los bárbaros, con largas ca­
belleras que agitaban en los combates frente al ene1nigo» (Iberia 67) . 

Lo primero que hay que comentar respecto a estas noticias es su 
frecuente interpretación como tópico literario destinado a mostrar, 
por oposición a las tácticas militares civilizadas, los 1nodos bárbaros 
de los pueblos conquistados por Roma en la periferia del Mundo Ha­
bitado46. Como tópico, se entiende que estas descripciones responden a un 
esquema estandarizado cuyo único objetivo es mostrar el salvajismo del 
enemigo47, propósito del que, efectivan1ente, no cabe duda alguna. Sin em­
bargo, lo cierto es que tales descripciones no sólo obtienen co1Telatos pre­
cisos en el co1npo1tamiento bélico de diversos dioses y héroes indoeuro­
peos (Fernández Canosa 1987), sino que también 1nanifiestan sospechosas 
coincidencias con las formas de combatir entre diferentes pueblos etno­
gráficos48. Por tanto, cabe pensar justificadamente en la veracidad de las 

., 

46 De ahí que el mismo Apiano refiera prácticas semejantes entre los galos: «Los mostró 
desnudos [a galos] ti.:ente a ]os romanos y dijo: "Éstos son los que atacan en el combate con gri­
tos agudos, haciendo sonar sus armas y grandes espadas y agitando sus cabeUeras"» (Celt. 8). 

47 Sobre tocio, su furor betli, el «furor guerrero» que ]os hace co1nportarse de 1nanera 
irracional y arrebatada. A modo de síntesis, Marco 1993b. 

48 La imagen del indio de las praderas nortean,ericano, con la cara y el cuerpo pinta­
dos, co1nbatiendo a gritos y con la melena al viento, es, aclernás de un tópico cinematográ­
fico, la fiel representación de un guerrero de «tipo arcaico» con,o los aquí descritos. 

423 



• 

noticias transmitidas por los clásicos sobre las costumbres guerreras de los 
galaico-lusitanos. Prutiendo de esta premisa, se iinpone la consideración de 
una entidad religiosa que opere como modelo para tales prácticas. 

Los diferentes efectos visuales y sonoros que acompañan a nues­
tros gue1Teros (melenas ondeantes, ensordecedores cantos y gritos, 
sonidos rítniicos atronadores, etc.), se corresponden con la «puesta en 
escena aterradora» que ejecutan, comúnmente, los especialistas míti­
cos de la gue1Ta. Estos recursos, destinados a desconcertar e infundir 
terror en el enemigo, esperando con ello paralizarlo, materializan en 
el plano real -o intencional- lo que en el plano 1nítico representa la 
1nagia de los «lazos paralizantes» del dios. Se supone, por tanto, que 
los guerreros actúan en la lucha a itnitación del dios que patrocina la 
batalla (García Fernández-Albalat 1990, pp. 184-199). 

Un dios como el griego Hércules, cuya interpretatio galo-romana lo 
identifica con el dios galo de los lazos, Ogniios, aparece en Soandres (A 
Coruña) acompañado del epíteto indígena Tongo (Oria Segura 1993). 
Este epíteto ha sido relacionado con un té11nino céltico para el <~ura­
mento» (Marco 1993a, p. 488; Almagro 1995, p. 88), el acto jurídico­
religioso que está en la base de la devotio, institución por medio de la 
cual se establece el más fuerte de los vínculos legales entre dos perso­
nas o entre una persona y un dios. La clevotio en el terreno bélico supo­
ne la for1nación en torno a los jefes militares de un círculo de fieles se­
guidores co1nprometidos en su protección personal hasta la n1uerte49

• En 
fin, un Hércules en relación con el juramento sugiere enseguida la iina­
gen de un dios de los lazos, el concepto que explica las ataduras invisi­
bles que ligan entre sí dos pattes que sellan un pacto de fidelidad. 

En defmitiva, diferentes fuentes parecen ofrecer indicios de la con­
veniencia de un dios de estas características entre nuestras poblaciones. 
Pero al margen de que lo dicho hasta ahora no satisfaga las exigencias 
de los filólogos, es opo1tuno señalar que existe de hecho ese campo mí­
tico y teológico en el que podría -y debería- tener cabida al menos «al­
guna» divinidad galaico-lusitana. Por tanto, aun en el caso de que Ban­
dua no fuese el dios de la guerra que esta1nos buscando, ello no es 
obstáculo para dejar de considerar «sus lazos» en los mismos ténninos 
en que estos tienen sentido dentro del universo religioso de los indoeu­
ropeos. Puesto que los medios de acción de los dioses de los lazos no se 
agotan en «lo bélico», vale la pena indagar sobre otras posibles facetas. 

49 Estos círculos se conocen como «cofradías de guerreros», y poseen coJTelatos conoci­
dos en el plano 1nítico: Rón1ulo es el jefe latino de los Lupercos, Odín lo es ele los Bersekr en 
la Germania, y Yaruna ele los Ghandarva en la India védica; en la Galia, Hércules-Ogmios 
conduce a sus seguidores atándolos con cadenas. La devotio, por su parte, es una institución 
histórica conocida a través de las fuentes clásicas entre latinos, germanos, galos e hispanos. 
Sobre Hércules Tongo, con elatos comparativos, González García 2003, pp. 197-210. 

4?4 

i 
1 

\ 

• • 

\ 

( . 

... y la cohesión social 

Como se ha dicho, Bandua es una divinidad cuya especial relación 
con las comunidades es un hecho que testifican suficientemente nu­
merosos epítetos. A partir de ellos, se ha sugerido un patrocinio inde­
terminado sobre las comunidades locales que, no obstante, muy bien 
podría definirse conforme a pautas más precisas. Preguntémonos de 
partida: ¿a qué pará1netros responde una entidad divina determinada 
por su vinculación con una comunidad? Cuando una divinidad es es­
cogida entre otras con10 políade o patrona de una ciudad, compo1tán­
close entonces co1no garante de su prosperidad y auténtico balua1te de­
fensivo contra cualquier clase de an,enaza, se convierte en el centro 
preferente del culto y ]os ritos colectivos a través de los cuales la co-
1nunidad reafir1na su cohesión social. Un contexto de este tipo con­
vendría de 1nodo privilegiado (aunque no excluyente) a divinidades 
especializadas funcionalmente en el control de «los vínculos». Las po­
sibilidades de Bandua en este terreno aumentan si consideramos algu­
nos aspectos revelados por su interpretatio iconográfica romana. 

Band(ua) Araugel(ense) es la leyenda que rodea el medallón cen­
tral de una pátera de plata, de procedencia desconocida pero probable 
origen lusitano, en cuyo interior se representa la imagen de una Dea 
Fortuna romana (Blanco Freijeiro 1959). En ella se reflejan todos los 
detalles iconográficos propios de esta divinidad protectora de ciuda­
des: figura femenina con toga y manto, corona mural, cornucopia y 
pátera. Pero no tan típico es el entorno en el que se sitúa la diosa: a 
la izquierda, un bloque de forn1as geométricas irreconocibles (inter­
pretadas como peñascos) flanqueado por tres aras encendidas y una 
apagada, y a la derecha un tronco de árbol retorcido sobre el que flo­
tan alounas hojas. El entorno se ha interpretado como el tipo de lugar o . 
al que los latinos denominarían lucus y los celtas nenieton. (santuario 
a cielo abierto, generalmente un claro de bosque). 

De esta pátera interesa resaltar un par de detalles. En primer lugar, 
entre los atributos de la diosa es .la corona mural lo que la identifica pru·­
ticularn1ente con las diosas grecorromanas consideradas fundadoras y 
protectoras de ciudades o del territorio: Fo1tuna y la griega Tyché, cuya 
iconografía coincide en gran 1nedida con la de Tutela o incluso del Ge­
nius Loci (García Fernández-Albalat 1990, pp. 166-179; Marco 2001, 
pp. 215-216). En cuanto dioses tutelares y protectores de ciudades, 
cualquiera de· éstos podría ofrecerse a la interpretatio de Bru1dua. 

Pero otro detalle de la pátera, las hojas que pru·ecen desprenderse del 
tronco retorcido, podría evocru· un aspecto de Fortuna casualmente rela­
cionado con la idea de «vínculo»: si esas hojas representasen la hierba 
del muérdago (viscun1), esa plru1ta parásita de ciettos árboles, manzanos, 
robles, encinas, pinos, etc., que cuelga de sus ra1nas, nos encontraría1nos 

425 



• 

Hojas de muérdago 

Figura 102. Pátera argéntea de Bandua Araugelense (foto Blanco Freijeiro 1959). 

con la representación de una Fortuna Viscata50 (figura 102). Este epíteto 
extrae su significado del hecho de que la estatua de la diosa estaba unta­
da con viscina, la resina que se extrae de la corteza del muérdago y con 
la que se elabora la liga o pegamento. La imagen «enligada» de la diosa 
tenía la facultad de atraer hacia sí, capturar y vincular con ella cosas que 
se encontraban alejadas, y también personas, lo que la convertía en Ama 
o Señora -kratoiíses- «de los que se adhieren a ella» (Plutarco F ort. 
Rom. 10, 322f.; Champeaux 1982, pp. 411-422). La representación de 
Bandua a través de una Fortuna Viscata daría a entender, por tanto, que 
el dios pru.ticipaba de las mismas cualidades que hacían de la diosa un 
prototipo divino de las relaciones de fidelidad o dependencia personal. 

Si la inte1pretatio se efectuase a través de una Fo1tuna/fyché, creo 
que no aportaría gran cosa al conocimiento de los caracteres de la divi­
nidad indígena, puesto que la Fortuna/fyché asimila indistintamente 
cualquier dios o diosa que asuma la protección de una colectividad. Si, 
por el contrario, se efectuase por medio de una Fortuna Viscata, la inter-

50 De la que, sin e,nbargo, desconozco cualquier otro ejen1plo iconográfico. 

426 

f 

pretatio resultaría 1nucho 1nás sugerente, pues supondría la asünilación 
con la única divinidad que, en época imperial, conservaba aún vivo el re­
cuerdo de un poder 1nágico de vinculación a través de lazos invisibles. 
Aunque lo cie1to es que nada de seguro hay en ello, no podemos dejar de 
insistir en el hecho de que Bandua es la divinidad galaico-lusitana en ma­
yor medida relacionada con grupos sociales, cuya naturaleza, no obstan­
te, pe1manece también todavía indeterrninada51• 

Coso, el dios «confluente» y asanibleario 

Con Coso se completa el conjunto de los grandes dioses masculi­
nos galaico-lusitanos cuya distribución manifiesta una concentración 
más galaico-ástur que lusitana, puesto que al sur del Duero apenas se 
han registrado un par de ejemplos (figura 103). 

Muchos autores hemos considerado a este dios como un Marte indí­
gena basándonos en su supuesta identificación en varios epígrafes: Mar­
ti Se,nno Coso (Denia,Alicante); Cososo Deo Marti (Aquitania); y Coso 
M(arti) (Brandomil, A Coruña). Sin embargo, quizás haya que darle la ra­
zón a B. Prósper (2002, p. 250) al hacer notru.· que ninguno de estos 
eje1nplos puede considerarse definitivo, puesto que nada asegura que se 
pueda restituir la for1na Marte en la abreviatura del ara de Brandomil y 
los otros dos casos caen den1asiado 1ejos del área galaico-lusitana52• 

Respecto al significado del teónin10, su común atribución al lusi­
tano parece no haber favorecido la proliferación de propuestas eti­
mológicas. Por eso, pode1nos detenernos con mayor detalle en la re­
cientemente avanzada por B. Prósper. 

51 Me refiero a que existen discrepancias entre los filólogos respecto al contenido de­
terminativo de los epítetos. Pues, frente a la opinión rnayoritaria, que defiende su referencia 
toponímica, «Bandua del castro o lugar tal», Bernardo (2003a) propone posibles relaciones 
con grupos sociales no necesarian1ente definidos por el lugar de asentamiento (Bandua Ca­
dogo(n)> Bandua «de los Cadogos (los Nobles)». 

52 Sin e1nbargo, observando el hecho de que los testiinonios de Coso no se solapan geo­
gráficamente con los de Bandua, J. C. Olivares propone identificar an1bos dioses, a los que 
se aludiría «con distinto no,nbre dependiendo del territorio en que fueran adorados» 
(2002, p. 159). Interpretándolos a los dos como dioses guen-eros, observa también que las de­
dicaciones a Maite con epíteto indígena se distribuyen preferente,nente en áreas en las que 
no se documentan ni Coso ni Bandua, deduciendo entonces que estos dioses habrían sido sus­
tituidos por SI} intepretatio romana. Considerando, además, que Bandua ocupa un espacio 
preeminente en la protección de las pequeñas comunidades' rurales (castros y aldeas, aspecto 
del que Coso paiticiparía dado el caráctei: tópico de sus epítetos), establece un paralelismo 
con el m.ismo tipo de comunidades en la Galia y Britania, donde esta función parece espe­
cialmente encomendada al Maite céltico. Por lo demás, defiende la «calidad probatoria» de 
la inscripción aquitana a Marti Se,nno Coso aduciendo casos se,nejantes en los que se docu­
menta el insólito desplazamiento de cultos desde zonas muy lejanas (como el Apolo Grannus 
de Astorga también conocido en centroeuropa; Olivares Pedreño 2002, p. 158). 

427 

.. 



••• • 

~ 
* 
• 

• 

Figura 103. Mapa de distribución del culto a Bandua I y Coso (según Olivares 
Pedreño 2002). 

En consonancia con su teoría, según la cual el grupo lingüístico 
más próximo al galaico-lusitano es el formado por las lenguas itáli­
cas, esta autora afuma que es «correlato exacto» de Coso el latino 
Consus, un dios relacionado con O¡Js «la abundancia» y bajo cuya 
protección se colocaba el grano almacenado. Partiendo entonces de 
una raíz indoeuropea común para a1nbas for1nas con el significado de 
«reunión, conjunción», y teniendo en cuenta el atractivo paralelo eti­
mológico ofrecido por el epíteto galo de Mars Condatis «de la con­
fluencia» ( o «conjunción»), le resulta sugerente interpretar a Coso 
como evidencia de un «culto a la confluencia»53. A este significado 
se acomodaría a la pe1fección, además, el valor hidronímico de la 1na­
yoría de sus epítetos: Udaviniago (figura 104), Oenaego, Esoaego, 
Paeteaico, Vacoeaico, Nedoledio, etc. Frente a éstos, apenas tendrían 
valor toponímico no fluvial Calaeunio, a partir de una raíz con el sig-

53 Noción también expresada, como vin10s, por Reve Ana Baraeco; Prósper 2002, 
pp. 248-251 . 

428 

( 

' 1 

! 

r 

Figura 104. Ara dedicada a Coso Udaviniago (Museo Arqueolóxico e Histórico, 
Castelo de San Antón, A Coruña). 

429 



• 

nificado de «roca, protección, abrigo», y Segidiueco, a relacionar con 
una localidad de no1nbre Segida. 

Lo más interesante de la hipótesis de Prósper es que los paralelos 
teonín1icos traídos a colación, Consus y Mars Condatis, evocan un 
contexto sociorreligioso 1nuy próximo al descrito por García Fernán­
dez-Albalat a propósito de Coso Oenaego ( de San Man1ede de Sea­
via, Coristanco, A Coruña). 

La semejanza formal entre el epíteto Oenaego y el término gené­
rico irlandés para la asamblea, óenach, además del supuesto carácter 
marcial de Coso, fueron los argun1entos esgrin1idos por García Fer­
nández-Albalat para atribuir al dios galaico-lusitano el patrocinio so­
bre estos acontecimientos periódicos. Y aunque ]a propuesta etünoló­
gica de esta autora para el epíteto (a partir del céltico *oinos «uno») 
no goza de plena aceptación (Prósper 2002, p. 228), son dignas de 
mención las lla1nativas coincidencias de contenido entre los contex­
tos que ahora pasamos a exponer. 

Las asambleas irlandesas 

Las fuentes medievales irlandesas referidas a los «pequeños rei­
nos» del país insisten sobre el carácter jurídico, religioso y co1nercial 
del óenach, la feria co1narcal y/o interprovincial en la que, conse­
cuentemente, se reunían las diferentes poblaciones para pactar acuer­
dos, dirin1ir conflictos, rendir culto a divinidades co1nunes y estable­
cer intercambios matrimoniales y econó1nicos. Si, entre las múltiples 
ferias celebradas a lo largo y ancho del país, alguna 1nerece especial , 
atención, es la famosa Lugnasad ( «matrimonio de Lug» ). Esta tenía 
lugar el primero de agosto en Tailtiu (Ulster) y en ella se celebraba 
fundamentalmente la fiesta de la cosecha, es decir, la abundancia ma­
terial' que el dios concedía a su pueblo. Otra caracte1istica destacable 
de esta festividad era la oportunidad para entablar intercambios 1na­
trimoniales y la celebración de concursos, especiahnente de carreras 
de caballos (García Fernández-Albalat 1990, pp. 266-268). El papel 
central que las cotnpeticiones jugaban en estas fiestas justifica que 
varias glosas en los textos irlandeses traduzcan el gaélico óenach por 
el griego agón «concurso, competición» (Binchy 1958, p. 113). 

En cuanto celebración de ul1a «fiesta total», el óenach señalaba 
no sólo un tiempo transitorio entre diferentes estaciones dentro del 
flexible ciclo productivo agrícola, sino también un espacio interca­
lar, fronterizo, en el que se reunían diferentes comunidades y se da­
ban cita 1núltiples relaciones sociales (religiosas, jurídicas, econó­
micas, etc.). En el vocabulario religioso de los pueblos antiguos no 
cabe calificar este seg1nento de espacio-tien1po sino con10 una au-

430 

téntica «confluencia». Ésta, en térnúnos comunes, sietnpre señala 
«lo sagrado»54. 

La fiesta latina de la cosecha 

Los escritores latinos cuentan que la primera vez que se organizó la 
fiesta en honor de Consus, las Sabinas fueron «indignamente arrebatadas 
de sus asientos en el circo» por los romanos (Virgilio Eneida VIII, 636). 
Los juegos circenses co1u11emorarían desde entonces el famoso episodio 
del «rapto de las Sabinas», cuya ejecución por prute de RómuJo se atri­
buye al consejo de Consus (Ovidio Fast. 3, 199-200). La relación de las 
Consualia con los juegos circenses en general, y las carreras ecuestres en 
patticular, es un dato que afirman diferentes historiadores romanos, 
como por eje1nplo Dionisio de Halicrunaso (1, 33,2), quien nos dice que 
los arcadios habían erigido un templo a Neptuno Ecuestre e instituido 
una fiesta conocida entre ellos como Hippocrateia (> hippos «caballo») 
y entre los romanos como Consualia. El espacio reservado a Consus en 
Roma estaba en un lugar subterráneo (un pozo o agujero) situado en el 
Circo Máximo, de manera que durante los ritos anuales celebrados el 21 
de agosto era cuando se destapaba su altru· para ofrecerle libaciones y sa­
crificios. Se ha supuesto que el carácter subterráneo de este templo res­
ponda a la idea de los silos en los que se almacenaba el grano, cuyo do­
minio en el plano divino se atribuía precisamente a este dios. 

Así pues, Consus se relaciona a través de la leyenda y e l ritual; 
primero, con la fiesta estival de la cosecha (21 de agosto); segundo, 
con los intercambios matrimoniales (rapto de las Sabinas); y, tercero, 
con los agones, las competiciones en las que se mide la valía de «los 
hombres» en función de sus habilidades ecuestres (¿o deberíamos de­
cir guen·eras?). La conjunción de estos datos, por lo que parece, cons­
truye la imagen de una «fiesta total» semejante a la descrita a propó­
sito de los irlandeses. 

La confluencia gala 

Tanto en el plano religioso como político, la confluencia gala por 
excelencia se sitúa en la ciudad de Lyon, donde los romanos funda­
ron en el 43 a.C. la Colonia Copia Felix Munatia Lugudunum. Es allí, 
en el lugar conocido con el nombre nativo Pagus Condatensis, don-

54 Recuérdese lo dicho acerca del espacio sagrado -o santuario- co1no lugRr de en­
cuentro ele naturalezas heterogéneas. 

431 



• 

de confluyen los ríos Ródano y Saona y donde, en el rei.nado de Au­
gusto, se inaugura el altar de ]as Tres Galias de Lugdunum. En este 
lugar, convertido por el emperador en el centro de su culto, también 
se celebraba anuahnente el Conciliuni Galliaruni, la asa1nblea o 
reunión de todos los representantes de los pueblos galos (Estrabón 
IV, 3, 2). El hecho de que Augusto eligiese precisa1nente el 1 de 
agosto para la celebración de las festividades de Lugdunum ha sido 
interpretado como un intento por su parte de reaprovechar una fe­
cha significativa dentro del calendario religioso céltico, con el ob­
jeto de sustituir los antiguos cultos -supuestamente a Lugus- por el 
de Ro1na y el Etnperador ( exposición por extenso en García Quin­
tela 2003a, pp. 41-45). 

Una asamblea general celebrada en una «confluencia» (Condate), 
en la «fortaleza de Lug» y el pritnero de agosto ... Si estos datos no 
aluden a un equivalente del Lugnasad irlandés, desde luego guardan 
un asombroso parecido. 

En fin, que la interpretatio gala personifique en Marte a un dios 
de las confluencias Mars Condatis ( con varios eje1nplos en Galia y 
Britania) es un hecho aparentemente no exclusivo del mundo céltico, 
puesto que los germanos también concedían a Mars Thingsus el pa­
trocinio de las asambleas generales del pueblo (> Thing, Ding «asam­
blea», García Fernández-Albalat 1990, pp. 269-270)55. 

La elección de Marte para la interpretación de estos dioses bár­
baros de las asan1bleas podría relacionarse con el carácter agonal 
atribuido a todas estas festividades, en las que tenían lugar todo 
tipo de concursos y competiciones. Si tenemos en cuenta que, en­
tre éstas, las ecuestres parecían disfrutar de especial protagonismo, 
debemos recordar que la fiesta romana por excelencia de las carre­
ras de caballos eran las Ecurria (Dumézil 1975, pp. 160-165). Ade­
más de celebrarse en su honor y espacio reservado (Campo de Mar­
te), tenían lugar el 27 de febrero y el 13 de marzo, es deciT, en el 
tiempo «fronterizo» del cambio de año (en el calendario prejuliano 
1narzo era el mes de Marte y el primero del año). Por lo den1ás, se 
esperaría que el dios enjuiciase el valor de cada participante en esta 
clase de ejercicios, cuyo carácter militar, por lo de1nás, parece fue­
ra de toda duda. 

Observado el te1na desde esta perspectiva, la idea de un Coso «de 
la confluencia» y, al mismo tiempo, guerrero, no parece tan descabe­
llada. Por lo demás, un epíteto como Oenaego «asa1nbleario», no haría 

55 Entre los equivalentes del galo Condate en la toponim ia hispánica actual señalados 
por Prósper. no se n1encionan la comarca, la parroquia y los ocho lugares gallegos regis­
trados en el nornencJátor de Galicia con el nombre de «O Condado». 

432 

1 

1 

sino reafiln1ar el sentido de «reunión, conjunción» que, según Prósper, 
revela el análisis del propio teónimo. En este esquema encajaría muy 
bien, además, la propuesta de C. Búa (1999, p. 315) sobre otro epíteto 
de Coso procedente de la zona de Po110: Ne,nedeco, cuyo significado 
literal en céltico se1ía «del santuario». En cualquier caso, sean o no 
acertadas estas lecturas y etimologías, lo cierto es que tenemos otros in­
dicios sobre la celebración de asambleas en el ámbito galaico-lusitano 
que podemos contemplar ahora. 

Las asambleas galaico-lusitanas 

A renglón seguido de un extenso inforn1e sobre los lusitanos, nos 
ofrece Estrabón otro (III, 3, 7), pero esta vez referido a los montañe­
ses hispanos en general, entre los que se incluyen los galaicos (al lado 
de ástures, cántabros y vascones). Dice así: 

Comen principalmente chivos y sacrifican a Ares un chivo, cautivos 
de guerra y caballos. Hacen también hecatombes de cada especie al 
n1odo griego, co1no dice Píndaro: de todo sacrifican cien. Realizan tam­
bién co1npeticiones gimnásticas, de hoplitas [soldados de infantería pe­
sada] e hípicas, con pugilato, carrera, escaramuza y combate en fo1ma­
ción [ ... ] Conocen tan1bién la cerveza. El vino lo beben en raras 
ocasiones, pero el que tienen lo consu1nen pronto en festines con los pa­
rientes. Usan n1antequilla en vez de aceite. Comen sentados en bancos 
construidos contra el muro y se sientan en orden a la edad y el rango. Los 
manjares se pasan en círculo, y a la hora de la bebida danzan en COITO al 
son de la flauta y trompeta, pero trunbién dando saltos y agachándose. En 
Bastetania danzan también las mujeres junto con los hombres cogiéndo­
se de las manos [ ... ] En vez de moneda, unos [ ... ], y los que viven muy 
al interior se sirven del trueque de 1nercancías, o cortan una lasca de pla­
ta y la dan. A los condenados a mue11e los despeñan y a los pru-ricidas los 
lapidan n1ás allá de las rnontañas o de Jos ríos. Se casan igual que los 
griegos [ ... ] (traducción de M.n J. Meana y F. Piñeiro, Gredos). 

Estas noticias se atribuyen en buena medida a Posidonio (muerto 
en tomo al 80 a.C.), cuya información procedería de informes trans­
mitidos por las legiones romanas tras la primera expedición dirigida 
en 137 a. ✓C. por Décimo Junio Bruto «el Galaico» en estas tierras. 
Ante las dificultades de observar todos estos detalles aquí y allá en el 
transcurso de una campaña de estas características, se ha querido ver 
en este discurso la descripción pormenorizada de la celebración de una 
asamblea, en la que todas las costu1nbres 1nencionadas se habrían po­
dido observar de una vez, en un 1nomento y lugar únicos (García 

433 



• 

Quintela 2003a, pp. 59-62). A poco que nos detengamos .a analizar el 
contenido de este discurso, podemos descubrir; ciertamente, datos re­
lativos a muy diferentes circunstancias y escenarios de la vida social. 

En primer lugar, se observa una situación en la que se pro­
duce al sacrificio de grandes cantidades de víctimas (heca­
tombes), cuyo contexto bélico señala la ofrenda de prisione­
ros de guerra y su mismo destinatario: Ares, el Marte griego. 
A continuación, se mencionan agones o co1npeticiones de toda 
clase, típicamente gue1Teras, incluidas carreras de caballos. 
Los banquetes descritos sugieren celebraciones o rituales de 
confraternización entre hon1bres, puesto que la comida se 
comparte y se excluye a las mujeres (a diferencia de la Bas­
tetania, región hispánica, por cierto, en los antípodas de los 
montañeses del norte). 
Las alusiones a los medios de cambio comercial (láminas de 
plata) y a los usos matrimoniales, inciden nuevamente sobre la 
clase de acontecimientos sociales propios de las grandes fe­
rias, concebidas para facilitar diferentes tipos de intercan1bios. 
Finalmente, resulta interesante que se aluda al ajusticia­
miento de los criminales «más allá de las montañas o los 
ríos» , lo que no sólo refiere lugares típica1nente fronteri­
zos, sino también la práctica co1nún del ejercicio de la le­
gislación y la justicia durante las asa1nbleas generales ( de 
las que serían herederos los conventus romanos, equivalen­
tes al mencionado Conciliiun Galliarum, también ünplan­
tados en el noroeste). 

Si de la «fiesta total» que podría estar describiendo Estrabón hubie­
ra que resaltar algún rasgo llamativo, sin duda habría que destacar el 
protagonismo de los hombres y el valor social concedido al rango o la 
jerarquía: de ahí el orden en el banquete y la necesidad de 1nedirse en 
las competiciones. En fin, que Ares encabece el discurso sobre los mon­
tañeses del no11e hispánico no parece casualidad. Otra vez un Marte in­
dígena, con connotaciones incliscutible1nente guerreras, hace su apari­
ción en un contexto agonal y asambleario típico (Bermejo 1986, p. 110). 

Nota: parece algo más que simple coincidencia que las diferentes 
acepciones del castellano «coso» y de los gallegos «coso» y «couso» 
redunden en varios de los aspectos señalados respecto a los dioses de 
la confluencia: 

434 

Castellano coso: (del lat. Cursus «carrera») 1. m. Plaza, sitio o lu­
gar cercado, donde se corren y lidian toros y se celebran otras fiestas 
públicas; 3. m. ant. Curso, carrera, corriente (Diccionario RAE). ' ,1 

/, 
f 

l 
' 

Galleoo coso: (lat. cursu(ni) «carrera» [?]) s.1n. Velocidad, lige-º . 
reza, í1npetu; couso: (lat. capsa(,n) «depósito») 1. Depósito, por lo 
general de fonna cuadrangular, para guardar los cereales; 4. Agujero 
para atrapar lobos (Diccionario Xerais da Lingua). 

Gallego couso: (2) Lugar cercado donde se celebran fiestas, li­
dias de toros, justas, etc. (Diccionario da Língua Galega, LA. Estra­
vís, 1986). 

La divinülad jenienina 

A pesar de los numerosos teónimos fe1neninos· conocidos en el 
área galaico-lusitana, es posible que ta1nbién en esta región podamos 
hablar en singular de una gran y única divinidad fe1nenina, a la que 
se reducirían todas las diosas como diferentes manifestaciones. Par­
tiendo, como de costumbre, de un modelo común a diferentes reli­
giones indoeuropeas, nos proponemos observar cómo ese juego entre 
la unidad y la multiplicidad características de los grandes dioses so­
beranos quizá se refleje en nuestra región a través de las Matres y sus 
variantes, por una parte, y de la diosa Navia por otra. 

Matres y S uleis 

La triplicidad en la representación de los dioses es característica 
de las religiones célticas (recuérdense los Lugoves), pero en lo que se 
refiere a la imagen de la divinidad femenina, éste es un rasgo com­
partido con los pueblos ger1nánicos (Campanile 1981, pp. 75-89). 

En nuestra región, un relieve incompleto aparecido en el castro 
de Monte Mozinho (Porto) muestra dos figuras femeninas sentadas, 
una de ellas con un niño y otra con un cesto en el regazo, y la rodi­
lla de una tercera (Ahneida 1974a, p. 34). Este esquema, como es 
sabido, responde a la clásica iconografía de las Matres o Matronae 
celtogermánicas. 

En la epigrafía de la ciudad celtibérica de Clunia (Coruña del 
Conde, Burgos), se conoce una dedicatoria a las Matribus Galaicis 
(CIL II 2776), que no se eluda en interpretar como «Madres de Ga­
llaecia». Sin embargo, nada impide suponer en el significado de este 
epíteto el mismo que se propone para los mismos galaicos «habitan­
tes de las montañas» (Búa 1997, p. 69), puesto que es infrecuente que 
las divinidades locales o regionales manifiesten su poder lejos de sus 
áreas de influencia. Por ello, parece más probable que los clunienses 
aludiesen a unas Matres cuyo dominio se situase en un lugar monta­
ñoso próximo a la ciudad. 

435 



• 

En tal caso, habría que admitir como único testimonio del culto a 
las Matres en la Gallaecia el relieve de monte Mozinho56. Y, sin e1n­
bargo, ta1nbién podrían sobreentenderse en el teónimo Suleis Nantu­
gaicis procedente de Santa María do Condado (Ourense), puesto que 
se trata de una forma plural idéntica a la de las Sulevias célticas, tan­
tas veces acompañadas del apelativo Matres (Green 2004, pp. 215-
216). La vasta extensión de su culto -desde Britania a Hungría- es 
un fenómeno posiblemente sólo comparable al de Lugus, Jo que po­
dría estar reflejando el carácter «pancéltico» de la(s) diosa(s). Así 
se explicaría que se documente un testimonio de su culto incluso en 
Roma (Matribus Sulevis et Ca,npestribus, Ares 1992), pues sola­
mente las divinidades más extendidas, o 111ás y 1nejor docu1nentadas 
en el mundo céltico (Belinos, Can1ulo, Grannos, Sirona, Teuta­
tes ... ), llegan a tener representación en la capital ünperial -y sólo 
testimonial. 

El epíteto Nantugaicis, por su parte, recuerda el nombre de la 
diosa gala Nantosuelta, teónimo con respecto al cual nuestras Su­
leis guardan una doble relación: teniendo en común el elemento 
nantu «valle», también comparten una alusión al nombre céltico del 
sol: Sul-eis y Nanto-suelta (Prósper 2002, pp. 381-382; Le Roux 
1984, p. 134). 

La iconografía de la «Madre triple» , acompañada de los caracte­
rísticos símbolos de la fertilidad (niños, espigas, panes, cestos con 
frutos, etc.) siempre ha sugerido una relación con la provisión de ri­
quezas agrícolas y con la fecundidad en general. Sin e1nbargo, esto 
no señala más que una especialización concreta y no explica su ca­
rácter triple. 

En las mitologías indoeuropeas, la productividad de la diosa no se 
desencadena sino a través de su unión o desposorios con el soberano 
celeste, puesto que, como diosa de la tierra, su fertilización depende del 
agua de lluvia. La Terra Mater representa, por tanto, la abundancia y la 
prosperidad surgida del pacto entre los principios femenino y 1nasculi­
no de la divinidad. Pero, adem.ás de esto, la «diosa de la Tien·a» deten­
ta otros muchos poderes ( de los que el dios varón se apropia tras su 
conquista a1norosa y consecuente matrimonio57), lo que, en otros ám­
bitos geográficos, se refleja en una serie de advocaciones relacionadas 
con los campos de acción n1ás diversos: la protección familiar do,nes-

56 A considerar tainbién la estela votiva de Nocelo da Pena (Ourense) cuyo anverso 
presenta el relieve de tres cabezas y el texto dudoso [Ma]tri(bus) Civita(tis) «A las Madres 
de la ciudad (de los Límicos)», según Rodríguez Coln1enero 2000, p. 43. 

57 BI pacto mencionado no sólo afecta, entonces, a la función reproductiva, co1no de­
muestra el hecho de que Zeus, por eje,nplo, despose a diferentes diosas cuyos poderes ac­
túan en el campo jurídico, profético, mágico, etc.; Bern1ejo et al. 1996, pp. 41 -74. 

436 

, 

ticae, comunitaria Ollototae ( celta: «de todo el pueblo»), el buen go­
bierno gubernatrices, la victoria victrices, de los campamentos milita­
res ca,npestribus, dadoras de riqueza Ollogabiae ( celta: «que todo lo 
otorgan»), etc.58. A estos testünonios epigráficos, se añaden otros de ca­
rácter arqueológico e iconográfico que confiiman también la función 
medicinal o salutífera de las Matres, o su «versión solar», las Suleis (Le 
Roux 1970-1973, p. 225; Gómez-Pantoja 1999, pp. 428-430; Green 
2004, pp. 215-217). La representación triple de las Matres pod1ia en­
contrar su explicación, por tanto, en este carácter «plurifuncional» de 
la divinidad femenina59• 

Navia 

Precisamente una personalidad con n1últiples facetas se ha queri­
do ver también en la diosa Navia / Nabia. Esta es una de la divini­
dades galaico-lusitanas de mayor difusión en el occidente peninsu­
lar, y la más extendida de las femeninas, cuya vinculación con las 
aguas fluviales parece evidente a partir de su pe1·vivencia en el nom­
bre de diferentes ríos actuales (Navia, Lugo-Asturias; Navea, Ou­
rense; etc. )60 . 

De hecho, todos los desarrollos e interpretaciones que se han lle­
vado a cabo sobre esta divinidad femenina han girado siempre, de 
una u otra forma, alrededor de esta relación. A excepción de García 
Fernández-Albalat (1990, pp. 299-302), quien establece un significa­
do para el teónimo como «señora, diosa», la mayoría de los autores 
coinciden en considerarlo derivado de una raíz indoeuropea que re­
mite conceptualmente a una forma cóncava (navío, barco; valle, co-
1Tiente fluvial), lo que explicaría su participación en numerosos hi­
drónimos, aparte de los ya mencionados. Esta relación viene a ser 
puesta de nuevo en evidencia por un epígrafe aparecido recientemen­
te en la corona del castro de San Cibrán das Lás (Ourense), sobre un 
cipo de granito grabado en dos de sus caras: Nabia / Abione «a Nabia 
/ a Abione» (figura 105). El segundo elemento, supuesto teónimo, ha­
bría que hacerlo derivar de la raíz *ab- «agua, corriente» y ponerlo 

5s En la epigrafía votiva de las Sulevias se ha destacado el predonmúo de las aras ofre­
cidas por parte de soldados legionarios, Campanile 1981, pp. 75-78. 

59 La compleja serie de interpretationes celta-romanas que sitúan a las Matres e un 
contexto «trifuncional» se resume en las siguientes caracterizaciones: son madres (función 
reproductiva); su forn1a singular en Britania Su/is se apoda «Minerva» -diosa virgen y gue­
rrera (función bélica)-; y son solares, co1no los dioses celestes supre1nos (función sobera­
na), Le Roux 1984, pp. 132-134. 

60 En la Gallaecia lucense sitúan Plinio (HN IV, 111) y Ptolon1eo (ll, 6, 4) los ríos Navia, 
Nabia y Nabialavion, posible1nente un 1nis1110 y único río según Monteagudo 1947, pp. 647-650. 

437 

.. 



• 

'1-, / _,.. ·,, ' \ ,J· ~·~~ 
( . 
1 

• 

' t 1 • 

j ;; -
: ... ' 
f ' p " ¡ s! :,;",;,< . 'I, _.. 

L ~C"-.,·.~ .. . ..,\~ 
.,._ ,..., • IJ.."?' ... ,. ;,-

Figura 105. Epígrafes de Navia y Abion.e en San Cibrán das Lás, Ourense (dibu­
jo de Terra-Arqueos). 

en relación con el río Avia, que fluye próximo a San Cibrán (Álvarez 
González et al. 2004, p. 241). 

De naturaleza controvertida es el teónimo emparentado con Navia 
iI?scrito en la «Ponte do Ídolo» de Braga. Este monumento rupestre, 
situado extramuros de la ciudad romana, consiste en un roquedo so­
b_re cuya p~red _vertical se ?esan·ollan varios relieves y textos epigrá­
fic_os. A la 1zqu1er~a, una figura de cuerpo entero vestida con túnica y 
sujetando una posible cornucopia, se acompaña del nombre del dedi­
cante. A la derecha, un edículo con frontón triangular contiene la re­
presentación de un busto y dos figuras interpretadas como paloma y 
mazo; al lado del edículo, la inscripción del teónitno mencionado: 
Tongoe Nabiagoi. 

Sobre el significado del monumento y del teónitno se han emiti­
do diferentes hipótesis. Así, teniendo en cuenta el contexto acuático 
representado por la propia fuente, y atendiendo a los paralelos ofre­
cidos por la_iconografía clásica, se ha querido ver en el personaje de 
1a c~rnucopia una representación clásica del río; otros, sin embargo, 
prefieren entender que la imagen representa al propio dedicante del 
monumento. Por lo que se refiere a los dos motivos contenidos en el 
frontón triangular, se ha echado 1nano de paralelos iconográficos ga­
los: además de que, tanto la cornucopia co1no el 1nazo, son atributos 
de_ Sucel~s, el dios de los juramentos, también se conoce co1no pa­
r~Ja del dios a Nantosue!ta, la diosa gala aco1npañada de representa­
ciones de aves y cuya etimología, con10 hemos visto, coincide con la 
ta1nbién propuesta para Navia «valle» (Olivares Pedreño 2002, pp. 
219-226). Este conjunto de asociaciones ha dado luoar a una vincu­
lación de Navia con los juramentos, cuya expresió~ lingüística en 
celta se correspondería, además, con el elemento tongoe que acom­
paña a Nabiagoi (García Pernández-Albalat 1990, p. 305; Marco 
1994c, p. 41). 

Pero considerando la apariencia masculina de Tongoe Nabiagoi y 
el que haya aparecido cerca de la Ponte do Ídolo otra ara dedicada a 

438 

1 

I 

\ 

) 

l 

\ 
\ 

¡ 

( 

1 

l 
1 

t \ 

l 

/ 
; 

J , 
f, 

( 
( 

J 
/, 
j 

Navia, también se ha supuesto que a1nbas formas refieren no una sola 
divinidad, sino una pareja divina a la manera de Nantosuelta y Suce­
los, con el que, al cabo, se identificaría el dios Tongoe Nabiagoi (Oli­
vares Pedreño 2002, p. 227). En cualquier caso, los especialistas es­
tán lejos de alcanzar un consenso sobre la interpretación, no ya del 
monumento en conjunto, sino simplemente del teónimo en sus as­
pectos lingüísticos (véase Prósper 2002, pp. 154-166). 

Volviendo al análisis de Navia, aparte de acompañarse en algunos 
casos del apelativo latino Dea, los únicos epítetos conocidos de Na­
via son Sesniaca, Arconunieca, Elaesurraeca y Corona. 

Para el primer caso, Sesniaca, el hecho de que una forma incom­
pleta Sesm[ ... ] se documente como topónimo en otra ara dedicada a la 
nusma diosa61, apoya la idea de que este epíteto alude a una localidad. 
Según Prósper, «no me caben muchas dudas de que se trata del deriva­
do de un topónimo celta cuya forma primitiva era * Segisa,na, -os, -om 
"muy victoriosa"». Como en otros tantos casos, nada impediría que una 
divinidad galaica se asociase a una comunidad, cuyo nombre, por otra 
parte, posee numerosos paralelos en el ámbito celtibérico ( donde el to­
pónimo Segisama y otras formas afines son relativamente frecuentes). 

De los otros epítetos, Arconunieca y Elasurraeca, apenas se pue­
de decir que normalmente se relacionan, respectivamente, con el teó­
nimo celtibérico Arcon.i y con un antropónimo 1nuy extendido en toda 
la Hispania indoeuropea, Elaesus. 

El epíteto Corona merece mayor atención porque aparece en un 
documento complejo que, desarrollado a lo largo de tres caras de un 
ara granítica, reza así: 

O(ptüna) V(irgini) CO(-nservatrici/-rniferae?) ET NIM(phae) DA­
NIGO/M NAVIAE CORONAE VA/CA(m) BOVEM NABIAE 
AGNU(m) IOVI AGNUM BOVE(m) LACT(entem) [ ... ]VRGO 
AGNU(m) / LIDAE COR(-nigera1n/-nutam?)/ ANN(o) ET 
DOM(o) ACTUM (ante diem) V (quintum) ID(us) APRI(les) 
LA/RGO ET MESALLINO CO(n)s(ulibus) CURATOR(ibus)/ LU­
CRETIO VITULINO LUCRETIO SAB/INO POSTUMO PERE­
GRINO (Tarifa sacrificial de Marecos, Penafiel, Porto62

). 

A la excelente Virgen protectora (o cornuda) y ninfa de los Dáni­
gos Nabia Corona una vaca y un buey, a Nabia un cordero, a Júpiter 

61 a) Navia Sesmacae V(otu1n) Anniu(s) (procedencia desconocida dentro de Galicia); 
b) Navia Ancetolu(s) Auri exs :> SESM[ ... ] Votunz Possit ... (procedencia desconocida y de­
saparecida). Sobre eJ signo epigráfico en fonna de «c invertida», Brañas 2004. 

62 El ara se encontraba originahnente en la capilla de A Senhora <lo Desterro, en un lu­
gar significativa1nente denominado «Monte do Pacho». 

439 



• 

un cordero y un ternero, a l ... ]urgus un cordero, a Lida una cierva (¿o 
una cabra?); se llevaron a cabo los sacrificios anuales y en e l santua­
rio el quinto día de l.as idus de abril del consulado de Largo y Mesa­
lino [9 de abril de 147 d.C.], Lucrecio Vitul ino y Lucrecio Sabino 
Póstumo Peregrino fueron los encargados (Le Roux y Tranoy 1974, 
pp. 252-253). 

Este documento ofrece una muestra ejemplar del funcionamiento 
de la interpretatio y el sincretismo religioso en la Gallaecia del siglo 
II d.C.: por una parte, vemos a varios dioses indígenas (Navia y los 
indeterminados [ ... ]urgus y Licia) con1partir un rito sacrificial con Jú­
piter; por otra parte, a Nabia Corona calificada de «ninfa», lo que le 
otorgaría un carácter acuático y local ( en este caso relativo a una co­
munidad, la de los Dánigos). 

La restitución de los términos abreviados V(irgini) CO(-nservatri­
ci/-rniferae?) resulta complicada, puesto que, co1no señalan Le Roux 
y Tranoy, si la condición virginal es común a varias diosas, por ejem­
plo Diana, y a propósito de ésta se documenta epigráficamente el epí­
teto Conservatrix «protectora», no así el de Corniger!-a «cornudo-a», 
no obstante atestiguado en relación con divinidades fluviales63 . Res­
pecto a Corona, se señala Ja existencia de un gentilicio celtibérico 
Coronicuni, y el antropónimo y teónilno galaicos Coron.ero y Coro­
no, interpretado éste como un posible Marte indígena, a la vez gue­
rrero y protector de la naturaleza64. Atendiendo además al hecho de 
que Nabia aparece en la tarifa en cabeza de lista y que su nombre se 
repite sin epíteto para recibir una ofrenda distinta (en total tres: vaca, 
buey y cordero), concluyen que la diosa desempeña «un papel cós­
mico que engloba no solamente las aguas sino también eJ cielo y la 
tierra». Otro dato señalado por estos autores es que un ara lucense de­
dicada a Navia presenta un creciente lunar en la cabecera, y que este 
motivo aparece asociado comúnmente a Diana. 

Otros autores han reparado en el dato de que Nabia recibe sacrifi­
cios bajo dos advocaciones diferentes: una de eJlas co1no Corona, ca­
lificada a su vez de «ninfa de los Dánigos», y la otra como Nabia sin 
epíteto, situándose ambas 1nenciones antes de la de Júpiter. A partir 

63 Cornutus alude a cualquier animal cornudo, mientras que cornigera se especializa 
en la designación de la cierva, animal a su vez relacionado con Diana, Le Roux y Tranoy 
1974, p. 254. 

_ 
64 Esta interpretación parte del significado etin1ológico del indoeuropeo *korio, del que 

derivan numerosas fonnas para «guerra, ejército», Blázquez 1975, p. 56; en el mismo sen­
tido, García Fem~tndez-Albalat 1990, p. 329. Esta autora destaca que una fo1mación con el 
sufijo -no, Corono/a, daría lugar a un equivalente del germano flerjann, calificativo aplica­
do a Odín en cuanto «jefe ele los ejércitos>> (l 990, pp. 303-304). 

440 

,: 

1 

j 

J 

l. 
r, 

:, . 
1 

I 
~ 
¡ 
.1 
\ 1 

r ,: 
} 
I 

f 

J 
I 

(' 
! 
' 

de estas observaciones, F. Marco (1996a) concluye que nos encontra-
1nos ante una jerarquía de dioses y que Nabia representa «Jos dos ni­
veles de lo general y lo tópico» que es característico de los pueblos 
célticos. Ade1nás, el ritual sacrificial en el que participa le recuerda al 
celebrado por los Fratres Arvales romanos en honor de Dea Dia, con 
los que se pretendía estimular la productividad de los arva o «carn­
pos cultivados». Por lo demás, el hecho de que se interprete a Nabia 
como ninfa, respondería a la costumbre de asimilar funcionalmente 
divinidades que comparten ámbitos comunes (en este caso las aguas). 

Por su parte, J. C. Olivares defiende el valor «polifuncional» de la 
diosa por ser objeto de una doble ofrenda. Las personalidades fun­
cionaln1ente diferenciadas de la diosa expresadas en Marecos se co­
rresponderían con una diosa soberana y con una diosa local protecto­
ra de un grupo hun1ano concreto: la diosa soberana sería la Nabia que 
forma pareja con Júpiter; y Ja diosa local la ninfa de los Dánigos, de 
la que dependerían aspectos «más privados como la salud, la fertili­
dad o la riqueza». En cuanto soberana y en cuanto divinidad tutelar 
de una comunidad, tampoco se excluye una relación de la diosa con 
la guerra (2002, pp. 239-240). 

En estos aspectos, soberano y gue1rero, inciden los estudios de Gar­
cía Fernández-Albalat, quien, a partir de datos co1nparativos de origen 
céltico, en especial, sostiene además el carácter psicopompo de Navia: 
por ser una diosa guerrera (cfr. Corona) conduciría a los ejércitos a la 
batalla y a la n1uerte; y por relacionarse con las aguas, se identificaría 
con las rutas privilegiadas de acceso al Otro Mundo (García Fernán­
dez-Albalat 1990, p. 309; Marco 1994b, pp. 344-345)65. 

Resu1niendo, se dan varias circunstancias por las que Navia se 
puede considerar una divinidad femenina multifuncional equivalente 
a la única gran diosa indoeuropea, cuyas múltiples advocaciones re­
flejarían diferentes aspectos de su compleja personalidad soberana. 
Pero al centrarnos en este punto, Ja mayoría hemos despreciado la 
oportuna identificación con la Diana romana que habían planteado Le 
Roux y Tranoy en su estudio sobre Ja tarifa de Marecos, cuando todo 
.indica que presentan notables paralelisn1os: 

Los espacios de Diana se sitúan, no en la ciudad, sino en el 
territorio salvaje de las fuentes y los bosques, co1no las nin­
fas de las que habitualmente se acompaña. La virginidad de 
la diosa expresa su talante a la vez salvaje (independiente 

65 Véase, ade1nás, García Qu intela 1999, pp. 287-288, quien tainbién señala la coinci­
dencia entre las vícti1nas dedicadas a Nabia en Marecos y las destinadas a Marte en la re­
ligión ron1ana. 

441 



del dominio masculino) y guerrero (por lo que se identifi­
ca con la griega Artemis). La hipotética virginidad de la 
«ninfa» Navia y su epíteto Corona podrían apuntar a una 
caracterización de esta naturaleza. 
A pesar de su virginidad, Diana poseía tan1bién poder sobre 
la procreación y el nacimiento, razón por la cual el 13 de 
agosto las mujeres celebraban una procesión en su honor 
(Dumézil 1966, p. 397). Respecto a Navia, ya se ha senala­
do la posibilidad de relacionar sus sacrificios con los ritua­
les propiciatorios de la fertilidad de los campos en honor de 
Dea Dia, con la que Diana, por otra parte, comparte etimo­
logía: ambas ~d~rivan del tér1nino latino para el «espacio ce­
leste» (Dumezll 1966, p. 396). En relación con tal sionifi­
cado, Diana se acompaña frecuentemente de un sí;bolo 
también atestiguado en un ara de Navia: el creciente lunar. 
~as innumerables atribuciones de Diana, quien abarca prác­
ticamente todos los ámbitos de las creencias reli oiosas de 
los latinos, hacen de ella una divinidad fundame;talmente 
politécnica y soberana. Es más, se considera de hecho una 
diosa «dadora de soberanía» (Dumézil 1966, p. 400). Con 
este poder se relaciona, como hemos dicho, la Nabia sin epí­
teto emparejada con Júpiter. 
Finalmente, n_o deja de llamar la atención que el gentilicio 
de los prote~1dos por Nabia, los Dánigos, 1nuestre sospe­
choso parecido con el nombre de Diana, a su vez identifi­
cada co~ la triple Dana irlandesa. Respecto a esto, sólo 
cabe decir, por ahora, que se desconoce este teónimo en la 
región galaico-lusitana. 

RECAPITULACIÓN 

.. El conocimiento de las religiones de los pueblos bárbaros de la Anti­
guedad se nutre de toda clase de fuentes: noticias etnooráficas clásicas 
textos epigráficos, testiinonios arqueológicos e iconog;áficos ... Gracia~ 
al estudio conjunto de toda esta serie de fuentes es posible lleoar a re-. o 
co~~oner u~~ llilagen muy general acerca de algunas de sus creencias y 
practicas religiosas. Este capítulo ha pretendido no sólo mostrar esa iina­
gen, sino también algunos de los procedimientos utilizados para su re­
construcción. Para ello, ha sido necesario, en primer lugar, aclarar cier­
tos_ ~onceptos, como interpretatio y sincretisnw, pues los fenó1nenos 
religiosos que se ocultan tras sus definiciones necesitan claves precisas 
p~r~ su interpretac_ión. Por oti·a parte, ta1nbién se ha querido ofrecer ex­
phc1tamente la sene de consideraciones y presupuestos de los que partí-

442 

\ 
1 

1 

1 
mos y en los que fundamenta1nos metodológicamente toda la recons-
trucción. En este sentido, debería quedar de manifiesto que esos presu­
puestos son directan1ente deudores del modelo general establecido para 
las religiones indoeuropeas, que empleamos desde una perspectiva co1n­
parativa como referente para la interpretación de nuestros datos. 

En mi opinión, la productividad de esta perspectiva se manifiesta 
en las posibilidades que nos ofrece de conectar a las sociedades anti­
guas con sus ideas religiosas. De ahí que, frente a otras líneas de in­
vestigación, la nuestra prefiera intentar descubrir, por ejemplo, tras 
los teónimos estudiados, referencias concretas al conjunto de institu­
ciones previsibles en la sociedad que estamos estudiando. En este 
sentido, se comprenderá que hablemos de la guerra, de las asambleas 
o de los santuarios, porque, más que previsible, parece necesario que 
una sociedad antigua como la nuestra disponga de una manera con­
creta de obrar y pensar respecto a estas prácticas sociales. 

Siguiendo el can1ino trazado por el estudio de nuestros dioses, al-
canzamos las siguientes conclusiones: 

Que existían múltiples dioses y una jerarquía entre ellos, 
como prueba su participación diferencial en los sacrificios 
y 1nanifiesta también el parentesco de los Lugoves y las 
Matres, por eje1nplo, con los dioses superiores de los indo-
europeos. 
Que al.gunos de esos dioses representan ideas muy concre­
tas sobre las fuerzas que generan el universo (dios celeste 
y diosa polifuncional, ambos fructíferos), o sobre la muer­
te y sus vías de tránsito (los 1íos de Reve y de Navia ... ). 
Que otras divinidades patrocinan actividades o institucio­
nes sociales típicas, como la gue1Ta y los pactos sociales 
(Bandua) o las asambleas populares (Coso). 
Que los dioses contribuyen a crear espacios imprescindi­
bles para la vida colectiva, en los que se acogen múltiples 
actividades, pero que tan1bién participan en la construcción 
de un cierto orden geopolítico: los santuarios (rupestres o 
«brillantes») son definidores por excelencia del territorio 
comunitario. 

Las nun1erosas referencias incluidas en este capítulo a otros ám­
bitos religiosos, romano, griego, celta, germánico, etc., han tenido 
como único objeto establecer de modo razonable que, como en cual­
quier otro aspecto, tampoco en el plano religioso los galaicos habrían 
sido una excepción entre ]os pueblos de su entorno. 

443 

.. 




