As Fachas de Vilelos. Antropoloxia dunha festa do lume

Fachas of Vilelos. An Anthropology of a fire feast

http://dx.doi.org/10.15304/gall.38.6296

Rosa Branas Abad

Grupo de Estudos de Arqueoloxia, Antigiiidade e Territorio (GEAAT), UVigo

rbranas@uvigo.es

Resume

Na véspera da festa parroquial de San Martifio de Vilelos
(O Savifao, Lugo) os vecifios celebran o Fulién, que
consiste en subir ao castro mdis proximo grandes fachas
e tirar dende ali grande cantidade de fogos artificiais.
Neste artigo recollemos a etnografia do Fulion de
Vilelos e propofiemos unha interpretacién sobre o seu
posible significado.

Palabras clave: Vilelos, Festa do [ume, Fachas, Véspe-
ras, Agucios.

Data de envio: 23-09-2019

Data de aceptacion: 23-03-2020

Abstract

On the eve of the parish feast of St. Martifio de Vilelos
(O Savifao, Lugo) neighbors celebrate the Fulién, wich
consists of taking fachas (big torches) up the nearest
hillfort and throw from there lots of fireworks. In this
article we collect the ethnography of the feast of Vilelos
and propose an interpretation of its possible meaning.

Keywords: Fire feast, Torches, Fulion, Vespers,
Asphodel.

GALLACIA 38: 127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653


http://dx.doi.org/10.15304/gall.38.6296
mailto:rbranas@uvigo.es

128 Rosa Brafas Abad

PRESENTACION!

As vésperas da celebracion da festa parroquial da Virxe das Angustias en San Martifio de
Vilelos (O Savifiao, Lugo) é unha de tantas festas populares galegas protagonizadas polo
lume e estreitamente relacionadas cun castro prehistérico. Celébrase a finais do veran,
na dltima semana de setembro.

Nese venres anterior & festa relixiosa, os organizadores ou ramistas xa tefien prepara-
da a polvora para a “Festa das Fachas” (tradicionalmente chamada Fulion), e os vecifios
as suas fachas de agucios (denominacién dialectal das abrétegas, Asphodelus albus) para
queimalas no castro, segundo un ritual fixado pola tradicién, que algo cambiou no fun-
damental dende que se recorda.

O traballo de investigacion de campo que sirve de base a este estudo desenvolveuse
no ano 2009 durante a mesma Festa das Fachas e en dias anteriores, cando entrevista-
mos 4 vecifanza e documentamos a elaboracion das fachas por parte dos membros da
Asociacion de Vecifios de San Martifio de Vilelos, o grupo vecifial comprometido coa
conservacion desta festa peculiar tan merecedora de preservarse e cofiecerse.

UN ENFOQUE HISTORICO

O presente estudo céntrase especialmente no cofiecemento da festa no pasado, tan atras
no tempo como poden lembrar os seus protagonistas. Tratase, por tanto, mais ben dun
estudo de antropoloxia histérica, no que a fonte de documentacion principal é a enquisa
de campo, na que se recolle tanto a lembranza persoal como o cofiecemento adquirido
por transmisién oral. Enfocando 0 noso interese nese pasado recente, que non remonta-
ria moito atras da década dos anos 1950, o contexto social, econémico, politico e cultural
no que se insire a festa de Vilelos compréndese dentro do marco xeral da estrutura pa-
rroquial galega ben estudada e descrita por Carmelo Lison na sia Antropologia Cultural
de Galicia (Lis6bn 2004), &4 que nos remitimos para comprendermos o contexto familiar e
social no que se insiren os testemurios recollidos no traballo de campo.

HISTORIA ESCRITA E HISTORIA RECORDADA

A parroquia de San Martifio de Vilelos, no concello lucense do Savihao, esté integrada
actualmente por 10 lugares: A Besta, Lamagrande, O Quintairo, Pedras, San Martino,
Santa Cruz, A Santa Marifia de Vilelos, Susmil, Vilaseco e Vilelos. Moitos dos vecifios
destes lugares ou aldeas participaban na Festa das Fachas de maneira activa, nas quen-

1 O traballo de campo do que resulta estre traballo, desenvolvido no ano 2009, foi subvencionado pola Deputacién Provincial
de Lugo. O mesmo non terfa sido posible sen a participacion da mifia companeira Carme Pernas Bermudez, responsable
conxuntamente comigo do traballo de enquisa, rexistro e transcricion dos informes empregados, sendo da mifia tinica respon-
sabilidade a interpretacion dos datos aqui ofrecida. Aproveito para manifestar a mifia gratitude a todos os vecifios e vecifias
de Vilelos que amablemente se prestaron a compartir connosco as stias lembranzas e experiencias, asi como aos membros da
Asociacion de Vecifios, especialmente a Tania Mirds, Veronica Cidre e José Lopez, os mellores informantes e anfitrions cos que
se poida contar.

GALLACIA 38:127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



As Fachas de Vilelos. Antropoloxia dunha festa do lume 129

das dos ramistas, na hospedaxe dos musicos, na elaboracion e queima das fachas, etc., é
dicir, todo iso polo que se tifia plena conciencia dunha festa parroquial.

Os primeiros datos historicos que se nos transmiten relativos especificamente a festa
de Vilelos provefien dun artigo de LOPEZ CUEVILLAS e FRAGUAS FRAGUAS (1953:
286). Tratase dun comentario sobre o Castro da Besta integrado no catalogo dos castros
do Savifiao. Sen embargo, a noticia parece cargada de erros e imprecisiéns, que sinala-
mos en negrifna:

“El recinto interior posee en la superficie gran cantidad de piedras sueltas que suponemos
habran sido de casas o del parapeto. En esta parte se celebra el folion de la fiesta de San
Juan, donde se enciende una gran hoguera que dura toda la noche y los jévenes llevan
grandes haces de paja en la mano, que encienden, y con ellos encendidos recorren el
castro durante varias horas mientras dura el folién”.

Bastante mais recente, e tamén mais atinada, é a descricién que nos ofrece VAZQUEZ
RODRIGUEZ (1998: 263-266) nun artigo no que se trata de modo xeral o tema dos fu-
liéns/folions galegos, a maioria deles completamente desaparecidos, e logo mais polo
mitdo os da Ribeira Sacra, precisamente os que gozan hoxe en dia de vixencia, e ainda
de grande vitalidade: ademais do de Vilelos (VAZQUEZ RODRIGUEZ 1998: 263-266), o
de Castelo (Taboada, Lugo) e Castro Caldelas (Ourense).

As orixes da festa, como adoita dicirse, remonta a tempos inmemoriais, porque, efec-
tivamente, non hai recordo dos seus comezos. Todos 0s nosos informantes concordan en
que os mais vellos dician recordala de toda a vida e que o mesmo lles escoitaran aos seus
maiores. “Era unha cousa que habia de sempre nesta parroquia, recérdoo eu e recorda-
bano os meus antepasados” (B.F., 80 anos)

A idea de que o fulion se celebrou ininterrompidamente dende que se recorda é un
dato controvertido, posto que, ainda que algans o afirman con toda conviccion, outros
dubidan, como se tivesen o traslumbre de que nalgin momento fora suspendido (pero
sen saberen precisar cando nin as posibles causas; como moito, especulase con que du-
rante a Guerra Civil seguramente non se celebraria: “Daquelas non haberia folién...”).

En todo caso, unha carta enviada pola comision de festas e a Asociacion San Martifio
ao Delegado de Cultura de Lugo no ano 2003, informa acerca desa falta de continuidade:
ao tempo que se describe e se solicita axuda institucional para a recuperacion da festa
tradicional, tamén se di que se vifia celebrando con “algunos vacios™.

O miéis vello dos nosos informantes tifia daquela 92 anos, pero a media de idade
dos mais maiores apenas superaba os 70, polo que a historia reconstruida a partir dos
seus testemuflios non pode remontar mais atras das décadas 30-40 do pasado século.
Pero tampouco non € posible afinar demasiado nas datas, posto que a memoria é fraxil
e as lembranzas se mesturan confusamente na mente dos nosos protagonistas. Isto dé-
bese, entre outros factores habituais na transmision oral (cf. VANSINA 1965: 40), aos
profundos cambios acontecidos ao longo do século no desenvolvemento do fulién, coa

2 Ainda que nesta carta se menciona un documento do século XVIII que falaba do fulién, non puidemos localizalo.

GALLACIA 38: 127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



130 Rosa Brafas Abad

incorporacion de novas actividades e incluso diferentes tipos de participantes, ao longo,
especialmente, do ultimo cuarto do século XX, cando os cambios eran tan fugaces que a
maioria non chegaron a callar entre os actos festivos anualmente repetidos.

Asi, tras unha curta tempada de certa decadencia, a festa rexurdiria a finais dos anos
70, pero cun caracter que a carta anteriormente mencionada critica ao referirse a “realiza-
cions non de acordo coa tradicion”. En efecto, parece ser que entre finais dos 770 e inicios
dos 80 comezou a promocionarse a festa coa denominacién de “Festa Celta”, que se cele-
braron concursos de gaitas e se introduciron outros cambios cos que a comision de festas
de 2003 se manifestaba abertamente contraria. Parece coincidir con esta época o teste-
mufio dun vecifio segundo o cal se trasladara toda a festa ao castro (onde se montaban
chigres e se organizaban “pancetadas”), cousa completamente en desacordo coa tradicion.

Posto que non podemos remontarnos moito mais atras no tempo para coiecer mellor
esta celebracion nun pasado mais afastado, nin recorrer a etnografias ou relatos dende
unha perspectiva externa & comunidade do noso interese, senon so6 servirnos dos teste-
munos orais dos nosos informantes, vexamos que podemos cofiecer da historia da festa
a partir das suas lembranzas.

DESCRICION DO FULION. PREPARATIVOS. ORGANIZACION E CELEBRACION

A facha, como o seu nome indica, non é mais que
un feixe de vexetais destinado 4 queima, xeralmen-
te para a iluminacion e de grandes dimensiéns. En
Vilelos o vexetal empregado para este fin é o asfo-
delo (Asphodelus albus), que na zona (e outros lu-
gares do sur de Lugo), recibe a denominacion dia-
lectal de agucio (noutros lugares mellor cofiecido
como abrotega, abrotea, etc.), unha planta liliacea
cun talo semellante a un xunco (fig. 1).

A preparacion da facha pasa pola recollida do
agucio dous ou tres dias antes da festa e 0 seu pos-
terior secado, para asegurar unha boa combustion.
Nos ultimos anos, a sua recollida no monte era fo-
mentada entre a cativada e a mocidade da parro-
quia por parte da Asociacion de Vecifios de Vilelos,
quen os mobilizaba moi eficazmente como parte
dunha actividade colaborativa, ludica e, por tanto,
profundamente motivadora.

Figura 1. Agucio (Asphodelus albus).

Contase que noutrora dedicaban entre “7 ou 8 sestas” a buscar agucios, indo por eles
moi lonxe, ata a ponte de Chantada ou Lagares. Comezaban a apafalos logo do mes de
agosto, cando a planta xa estaba seca.

Para a preparacion das fachas, os agucios secos vanse separando por feixes e cada
feixe vaise superponendo ao anterior (a media altura do talo, aproximadamente) e atan-

GALLACIA 38:127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



As Fachas de Vilelos. Antropoloxia dunha festa do lume 131

dose cun cordello, ata acadar a altura desexada. As méis altas necesitaban unha poéla de
carballo a xeito de poste, para non se dobraren.

Sen embargo, dende o pasado, hai alguns detalles na elaboracion das fachas e no
modo de participacion dos vecifios e vecifias que cambiaron substancialmente. Para
empezar, na festa das fachas sé participaban activamente os homes, especialmente os
mozos e os pequenos. Eles apafiaban os agucios, elaboraban as fachas e carretdbanas,
mentres que as mulleres, ainda que podian axudar a facelas, s6 actuaban como compar-
sas durante a celebracion da festa: “Daquelas as mulleres non iban coas fachas, eso era
todo cousas dos mozos, dos mozos do pueblo. De féra do pueblo xa tampouco iban tanto,
era para os de eiqui da parroquia. Pero agora van de fora e todo [...] As mulleres era pa’
divertirse e bailar” (B.F).

Hoxe en dia intervefien todos indistintamente, posto que, ao percibirse a festa como
simple divertimento, animan a todos os rapaces e rapazas a que fagan a sGa propia fa-
cha, axudandolles nese labor. Ainda mais, as componentes mais activas da asociacion de
vecinos é un grupo de mozas, quen non s6 aprenderon a facer fachas e animan aos mais
novos a interviren nos preparativoss, sendn que tamén se senten orgullosas de axudar a
revitalizala coa sUa participacidén e se mostran moi interesadas por cofiecer as tradicions
locais e certos modos de facer antigos. O Ginico que non estan dispostas a conservar,
obviamente, é o vello costume de excluir as mulleres, a pesar das reticencias das suas
propias avoas. “De feito —comenta T.M.L., muller, 28 anos— a mifia abuela cada vez que
me ve salir aos agucios, ponse dos nervios. Pero... é o que hai! [conta entre risas e as das
sias compafieiras]”.

Debido 4 sta propia curiosidade e interese, son plenamente conscientes de que re-
producen cambios recentes no modo tradicional de facer as fachas. Contannos que elas
amarran as fachas con cordellos cando saben que o tradicional era empregar “vimias”
(ou vimbias) ou tamén xestas, que non usan porque son mais dificiles de apafiar e tamén
de manexar. Tamén contan que antano as fachas podian facerse con ramas de carballo,
esmagandolles as puntas, o que recibia o nome de “coias”: “Esmagabanas ben p’a que
arderan e duraran moitisimo mais. Como non habia luz puiblica, era o que utilizaban [...]
As veces facianas s6lo con ramas de carballo e a veces metianas no medio aos agucios”.

Vecinos mais vellos confirmaron este dato. Contan que adoitaba botarse man das
polas de carballo cando rareaban os agucios, pois tamén abundaban os rapaces que se
dedicaban a apafialos (entre 20 ou 30, total de fachas que, polo que contan, se xuntaban
na festa). Estas polas debian apafarse con mais antelacion, un ou dous meses antes,
asollalas ou secalas ao forno, mazalas e pofielas outra volta a secar, para axifia facer unha
facha con 4 delas, aproximadamente. Como estas tardaban méis tempo en arder, empre-
gabanse para alumar o campo da festa pola noite.

As nosas informantes cofiecian tamén outro xeito de facer fachas diferentes do que
empregaban decote. No canto de superpofier ao chou os feixes de agucios, podiase facer
mais ordenadamente, de maneira que as novas capas tapasen os cabos dos agucios das

3 Son elas as que retinen aos nenos e nenas para apafar os agucios e os convocan para elaboraren as fachas o dia antes do fulién
(ese ano fixeron un total de 14 entre todos).

GALLACIA 38: 127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



132 Rosa Brafas Abad

capas inferiores e os cabos con flor quedasen mais 4 vista. A este modo refirese outro
vecifio mais vello ao describir como se facian as fachas na stia mocidade: “Empezabase
no fondo. Faciase un magote, despois ibase revestindo de agucios e, con vimbia, ata-
bamolas. Porque, se se ataban con palla ou con xunca, ardian as correas e desfaciase a
facha. E entonces atabamolas con vimbia. E autros pasabanlle a dias vimbias ou tres, un
alambre, pa’que foran queimandose pouco a pouco [...] O cu do agucio pa’baixo e a rama
pa’riba” (J.J.L.L., 78 anos)

Considerando o feito (que logo comentaremos méis polo mitido) de que as diferentes
fachas competian por un premio que valoraba especialmente o tempo que duraban ace-
sas, tamén se trampeaban para conseguir que tardasen mais en consumirse: engadiase-
lles palla ou xesta seca polo medio, pero isto considerabase trampullada e penalizdbase
no reparto dos premios.

Preparadas as fachas na “véspera das Vésperas” da festa parroquial, comezaba o Fu-
libn na parroquia de Vilelos, que discorria como deseguida se describe.

Antigamente a organizacion da festa correspondia aos ramistas, grupos de vecifios
encargados da recadacion e os preparativos, que facian quendas por pares de aldeas.
Cada ano organizaban a festa representantes de daas delas: Santa Marifia con Pedras,
Lamagrande con Susmil, Quintairo con Vilaseco, Santa Cruz con A Besta, e Vilelos soa,
porque era unha aldea grande. En 2009 ocupabase deste labor a Asociacion de Vecifios®.

Para correr cos gastos estableciase un escote entre todos os vecinos, que moitas veces
se negaban a pagar as cotas como non se garantise a celebracion das vésperas da festa, o
fulion. Naquel tempo a maioria contribuia con patacas, centeo ou trigo, o que era posible
porque a malla fora recente, mentres que os mais pobres, polo que se conta, ofrecian
uns poucos cartos ou simplemente o que podian. O escote recaddbano os ramistas, quen
reunian os produtos nunha casa e logo os vendian a mercadores que vifian dacabalo de
mais ala de Chantada, da zona do Faro. Con eses cartos cubrian os gastos da festa. Disque
tamén se doaba carne de porco, pola que logo se poxaba, pero esta tina outro destino: “o
dos lacos era aparte. Xa non iban pa’ beneficio da festa, iba pa’ beneficio do cura”.

A celebracién das vésperas recibe noutros sitios galegos, ademais de en Vilelos, a mes-
ma denominacion de folion/fulion. Este termo, en sentido xenérico, refire o acto festivo de
bourear, de meter moito balbordo. Para iso empréganse todo tipo de medios e instrumen-
tos (cazolas, tambores, bombos), incluindo o emprego da polvora para tirar foguetess.

En sentido mais estrito, o fulién é en realidade o termo que recibiu en Vilelos tradi-
cionalmente a celebracion destas vésperas, con todo o que inclde, de maneira que, en
rigor, esta é a sia denominacion propia. De feito, é habitual entre os maiores referirse
as vésperas (que ninguén adoita mencionar con tal nome) como fulién ou tirar o fulién®.

O que se percibia como un cambio importante: “Agora métese calquera, pero antes era por pueblos”.

5  Vézquez Rodriguez (1998) menciona numerosos paralelos fora de Galicia, entre os que podemos contar as famosas Fallas
valencianas.

6  Ainda que non tan lonxe, a menos de 20 km, en Castelo (Taboada), se celebra un folion con queima de fachas, tamén de longa
tradicion historica, ningtin vecifio de Vilelos ofra nunca falar del no pasado. “En todo por eiqui non habia ningtin, ningtn, nin-
gun [folion con fachas|”. Este descofiecemento era, por certo, absolutamente reciproco, como tivemos ocasion de comprobar
estudando tamén esta festa.

GALLACIA 38:127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



As Fachas de Vilelos. Antropoloxia dunha festa do lume 133

O anuncio da festa con pélvora é o habi-
tual en todos os foliéns, ao igual que subir
ao castro, detalle que explican porque dende
0 seu cume poden divisarse todos os arredo-
res e que, do mesmo modo, faise visible den-
de “todos os castros” (dende Escair6én, Para-
dela, Chantada, Taboada e ata Monterroso)
Volvendo a festa na actualidade, o 1lti-
mo venres de setembro (non coma sempre?),
pola tardifia, van chegando ao campo da fes-
ta (na Cruz das Animas ou Cruceiro) todos
os vecinos, sexan homes, mulleres, ancians
ou mozos, moitos deles coas suas fachas (fig.
2). Antes de prendelas, a Asociacion de Ve-
cifios ameniza a reunion cun convite xeral a
unha torresmada (chdmanlle “pancetada”),
con acompafiamento musical por parte de
charangas e grupos de musica tradicional. Figura 2
Eventos coma este, loxicamente, son inno-
vacions recentes.
Logo de xuntarse todas as fachas na Cruz
das Animas, posto que se compite polas
mais longas e duradeiras, escollense as mais
altas para iluminar o baile cando comece.
As “maiestras” ou maiores estéanse contra
uns postes situados fronte ao campo da fes-
ta, deixando erguidas outras tantas (4 nes-
te caso) mais pequenas no mesmo campo
e con igual propdsito. As opiniéns sobre as
alturas alcanzadas polas mais altas que se
recordan son tan dispares que apenas vale
a pena aventurar unha dimension concreta
(chega a falarse de 25 m, o que parece unha
esaxeracion). En calquera caso, contase que
nunha ocasién fixeron unha tan extraordi-
nariamente alta, que houbo que colocarlle
unha roldana na cabeza para subir o fachuco Figura 3
acendido destinado a prenderlle lume pola
punta (isto faise xeralmente empregando unha pequena facha con mango moi longo,
pero subindose aos postes e con grande dificultade; fig. 3).

7 A data tamén padeceu cambios. Como a festa das Angustias se celebraba en domingo e luns, as vésperas caian en sabado.
Agora, sen dubida para favorecer a afluencia de xente, correuse un dia cara atrds, me maneira que o fulion se celebra en venres.

GALLACIA 38: 127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



134 Rosa Brafas Abad

A parte destas fachas destinadas
& iluminaciéon do campo da festa,
quen queira pode levar a sua. Da-
quela, pola media noite, vaise pa-
sando o lume dunhas a outras (fig.
4) e, cada un coa sUa en brazos (ou
coa axuda doutros dous ou mais pa-
res de brazos, dependendo da lonxi-
tude), van subindo polo camifio que
conduce ao Castro da Besta (fig. 5).

A comitiva de fachas, acompa-
flada polos musicos, sobe en ringlei-
ra e, ao chegar a croa do castro, fai
unha ronda completa, é dicir, per-
corre todo o perimetro do recinto.
A pdlvora anuncia o acontecemento
en todo momento, reservandose o
groso dos foguetes para o remate da
ronda.

Despois de non demorarse moi-
to no castro, a cabeceira da comitiva
colle o camifio de baixada e retornan
todos ao Cruceiro. Ali préndense as
fachas do campo e as que baixan
vanse concentrando nunha grande
fogueira, ata que o lume esmorece.
Daquela o baile xa ira ben adiantado
na noite. Nestes momentos a comi-
sion de festas invita a unha queima-
da® e aproveitan para recompensar
con cartos as mellores fachas (en
categoria infantil e adultos). Nos ul-
timos tempos intervefien grupos de
musica do pais, moi diferentes das
bandas ou das tipicas orquestras
gue antano animaban o baile.

Os mais vellos ainda lembran os tradicionais cuartetos de gaitas (como o de Corneas),
pero na memoria da maioria sé permanece o recordo das bandas, presumindo de teren
contratado as mellores e méais grandes do pais. Ademais, era motivo de orgullo para este
“pueblo do monte” que os forasteiros lles gabasen a calidade dos seus musicos. Disque

8  Como termo post quem da aparicion da queimada nesta festa, temos o testemufio dun home duns 40 anos que asegura
recordala de toda a vida, cousa que axifna lle replican os maiores. Este dato parece situarnos arredor dos anos 70.

GALLACIA 38:127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653

Figura 4

Figura 5



As Fachas de Vilelos. Antropoloxia dunha festa do lume 135

se comentaba: “Ises pegados ao monte que festas tefien e que bandas tran!. Tiflan moita
fama porque sempre traian unhas bandas moi boas”; “...e despois dician na festa, esta-
ban uns homes que eu non os conocin: carallo pa’ eses lugares do monte, vaia festa que
tuveron!”.

Esas bandas disque eran tan grandes que podian reunir ata 30 membros (que os ve-
cifios acollian nas sUas casas), e tocaban dende a véspera, durante o fulidn, ata o dia da
festa, cando facian pasarruas por todas as aldeas da parroquia repartindo foguetes entre
as casas e logo tocando na verbena.

Outrora todo pasaba de xeito bastante semellante, agas polas innovaciéns sinaladas
e outros detalles que mencionaremos.

A xente reuniase con dia no Cruceiro e, no solpor, subian todos ao castro, primeiro
as fachas (entre 20 ou 30, ou incluso moitas maéis, segundo as versions), logo os musicos
e detras o resto da xente. As leiras do castro, que algins din que “sempre” se cultivaron
con pan, patacas, millo ou herba, xa quedaran completamente limpas nestas datas (ou a
maioria das veces: “Pero siempre estaba para aquela época.... Se estaba de patacas, pasa-
base igual, con menos dano, claro, non se iban pisar as patacas!”)

Rodeébase o cumio do castro, logo botabase a polvora e axifia baixaban para se xun-
taren arredor do peto de &nimas® que hai no Cruceiro, para dar comezo ao baile. Este non
adoitaba prolongarse mais tarde da unha da madrugada: “Cando se apagaban as fachas,
acababase a verbena”; “Canto mais grande fora a facha, mais duraba a festa (...) Hoxe
fanse mais pequenas por iso, porque da igual, como hai luz igual...” .

Os donos das fachas recibian diferentes premios segundo as épocas. En tempos re-
centes todos os concursantes recibian un foguete e o ganador dous ou tres. Mais antiga-
mente os premios podian ser en cartos: dabanlles a cada un 2 reais por cada facha e 1 pe-
seta polas grandes que quedaban embaixo. En calquera caso, M.F.R, de 92 anos, recorda
que con 12 anos recibira un foguete pola sua facha (que non superaba os 2 m de longo e
tampouco non resultara gafadora).

Logo das vésperas, celebrabase a festa parroquial tipica, coas stias misas, merendas e
verbenas, e ata unha corrida do galo para o remate.

O FOLCLORE DO FULION

“Cousas de vellos, de antiguo, que sei eu!”
“eu neso non creo moito, pero malos ollos pode haber...”.

A percepcién xeneralizada por parte dos vecifios e vecifias de Vilelos do seu fulién resu-
mese en que se trata dun evento simplemente festivo, dun divertimento. Malia os moitos
intentos realizados por descubrir calquera outra causa, as respostas insistentemente re-
vertian na mesma razon: isto faise por diversion.

9  Os petos de dnimas son monumentos pétreos que comezan a erixirse a partir do século XVII1, provistos de esmoleiro desti-
nados a recadar cartos e pregarias polas animas do purgatorio.

GALLACIA 38: 127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



136 Rosa Brafas Abad

Pero, tras moito insistir, e sen por certo inducir ningunha resposta concreta, inespe-
radamente deuse unha resposta diferente, do tipo das que se reservan porque producen
incomodidade, pois molesta dar a impresion de que se cae na supersticion. De ai que,
entre risas e expresions de escepticismo, se manifeste finalmente que os vellos dician que
se facia para escorrentar as bruxas.

Pregunta: Algunha vez se dixo que o lume das fachas servira para algo, a parte de para
pasalo ben?

F.M.: Pa’ espanta-las bruxas!! [responde entre risas].

Pregunta: Si, é certo?

F.M.: Bueno, faldbanse moitas cousas, pero... As fogueiras esas decian, “eh, que son contra
as bruxas!”

E.G: E é certo, deso acordome eu, que ponian as fachas pra..., p’a que non vifieran as
bruxas.

Pregunta: Contenos deso.

F.M.: Deso non hai méis que decir!

E.G.: Hai pouco que contar, porque non se acorda un... Eu acordome do que decia o abuelo
e a abuela. Eu acordome do que decian os viejos, pero... [...]

J. L.: E non podia ser tamén unha ofrenda, asi..., hacia as vosas colleitas daquil ano, ou
asi? Non se marmuraba eso?*°

F.M.: Non, eu eso nunca o oin.

E.G.: O das bruxas si, tifia moito auge. Deso acordome, acérdome, das fachas e de que
decia a abuela, a mifa abuela, que en paz descanse, a Cabaza, que era... meiga, mui... mui
santona, rezaba moito, tifia o rosario... Decia: Ide cidillo [sic] ide, ide cidillo ide, a ver se
non vefien as bruxas.

Este feito semella estar tan arrecantado na memoria dos vecinos, que incluso os mais
vellos negan esta ou calquera outra razon especial para as fachas: “Non, eiqui eran para
o dia da festa, s6lo se usaban na vispora da festa [...] arriba na’'mais era tirar o folion pa’
que o viran porque era un sitio que se ve dende todolos lados. (...) Hoxe se cuadra non se
ve tan ben polos arboles que hai”.

Ainda que si se lembran contos de bruxas de parroquias vecifias. Esta mesma infor-
mante (B.F., 80 anos), contabanos que antano se dicia que habia bruxas no lugar vecifio
da Bugalla (parroquia de Rebordaos), que dunha vez unha muller mirara —botara mal de
ollo— a unha vaca que tina o ubre moi grande, e que por iso comezara a dar sangue no
canto de leite cando a muxian; ou tamén que o seu pai lle contara que tiveran que levarlle
a vaca 4 bruxa para que lle quitara o meigallo (outra vez o mal de ollo). E engadia a mu-
ller: “eu neso non creo moito, pero malos ollos pode haber...”.

Contabase asemade que naquela parroquia andaban as bruxas pola noite con can-
deas, polo que se dicia que “habia luces na Bugalla”. E falando de fachas nocturnas, vén
a conto a tradicién sobre as Medas de Santa Cruz (lugar vecifio da mesma parroquia)
tamén relacionada coa prevision contra as meigas.

10 De todos os presentes (entre os 60 e 80 anos), este informante era o méis novo, dunha xeracién anterior, o que posiblemente
explica ese comentario, mais propio de sobreinterpretacions de orixe culta.

GALLACIA 38:127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



As Fachas de Vilelos. Antropoloxia dunha festa do lume 137

Antigamente, segundo se conta, a xente pofiia lume no cumio dunhas penas redondas que
hai antes de chegar as casas de Santa Cruz, para escorrentar aos “demonios”. Pofianse
todo o ano fachas feitas con palla, méis pequenas que as feitas con agucios: “...e ai en
Santa Cruz, antes de chegar 6 pueblo, hai uns penedos moi feitos, unhas pedras redondas,
pois ai tamén habia unhas personas que tifian lume na cima daquelas pedras pa’ alumar
pa’ que non vifieran os demonios de lexos, e entonces vian as fachas de palla e xa non
pasaban pa’ riba p’a o pueblo, e dicia unha sefiora: ai, eu na mifa casa tefio mais velas ca
Dios me da, e eran as présas das pallas que alumaban [... ] unha dicialle ao novio: eiqui
somos ricos todos, alumédmonos con 100 velas cunha presa de pallas [risas]”

A Cruz das Animas

Chamanlle Cruz das Animas e tamén O Cruceiro en Vilelos ao lugar tradicional no que se
celebran as verbenas das festas patronais, unha encrucillada de camifios relixiosamente
sinalada, como é habitual en Galicia, tanto polo seu topénimo como polo monumento ali
afincado. Tratase, neste caso, dun bloque de granito, a modo de estela, gravado coas fi-
guras de tres orantes. Aparece erguido sobre o muro de bloques de cemento que delimita
0 campo da festa, mirando cara ao camifio que pasa por diante. Na parte inferior da es-
tela, por debaixo do relevo, hai unha inscricién de dificil lectura e outra pedra horizontal
provista dunha pia cuadrangular (fig.6) Hai noticias que confirman que no pasado fora
un peto de dnimas, pois a xente lembra que se pasaba facendo venias e deixando esmolas
nunha caixa pechada con cadeado.

Figura 6

GALLACIA 38: 127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



138 Rosa Brafas Abad

Folclore

Ao monumento que serviu de peto de animas calctlanselle uns 800 anos de antigiiida-
de, porque disque asi consta na inscricion (o que non se puido verificar). Disque tamén
procede do castro, dunha capela que habia no cumio, ainda que sobre isto tampouco non
hai moito acordo. En calquera caso, o certo é que a lenda etioloxica do peto de &nimas de
Vilelos esta estreitamente relacionada coa historia imaxinaria do castro, razéon pola que
se comprende a siia tematica caracteristicamente “castrexa”.

“Habia —contan— un partido de Castro do Rei [de Lemos, Concello de Paradela] e autro
de eiqui, que daquelas habia entre os pueblos rencores e rencillas. Facian guerras os dous
solos, se se daba o caso... E estes luchaban polas animas, eiqui nesta parroquia; e os de
Castro do Rei..., non sei por que outro partido luchaban. E vifieron -porque citabanse p’o
dia que tinan a batalla. Os de eiqui xuntaban xente e os de Castro do Rei traian xente.
E os de eiqui mataronlle tres fulanos 6s de Castro do Rei. Este luchaba polas animas. E
foi cando pufieron eso (diceno, que eu non o vin, eh!), foi cando puferon eso, eses tres
fulanos polas animas, ai. [...] por eso ten a caixa das d&nimas ai. Que habia unha caixa.
Cada un daba o seu limosna ai, cando queria [...] Eso é certo, eh! [...] A batalla era ai, na
Cruz das Animas. Non habia cruz nin habia nada”™.

Castro da Besta

O camino actual ao castro parte da encrucillada das 4nimas. Ainda que non se efectuou
ningunha escavacion arqueoldxica e a Unica prospeccion que cofiecemos € a publicada
por F. Cuevillas (CUEVILLAS 1953), non parece haber diibida de que o Castro da Besta é
un poboado prehistoérico. Coa sUa altura relativa respecto ao entorno e a sta caracteris-
tica topografia, coa sUla croa ben delimitada e perfectamente visible en fotografia aérea,
presenta todos os indicios dun poboado da Idade do Ferro.

Folclore

O tipo de anécdotas, lendas e contos tradicionais que rodean a este lugar tamén coinci-
den co cofiecido repertorio folclorico dos nosos castros. A realidade e un pouco de tradi-
cion mesturanse, por exemplo, na relacion dalguns informantes sobre achados aparen-
temente antigos ali atopados.

Conta un dos nosos informantes (J.M.C., 59 anos) que, arando no castro, lle apareceu
unha pedra labrada cando intentaba achanzar un desmonte como de un metro mais ou
menos. Ali apareceu unha pedra de canteria, como de 50 cm de circunferencia, estrafian-
dolle ver esa pedra no medio do cascallo; e tifia por baixo a forma dun cacharro, da boca

11 EM. vecifio, 79 anos. Non podemos deixar de mencionar a relacion que o informante establece entre estas antigas batallas e
as tipicas liortas que se daban entre vecifios de diferentes parroquias durante as festas locais: “en calquera festa habia unha
batalla de fulanos e tiros e todo. E mortos. Mesmo, eiqui, un do Valentin, matarono [volvendo] de Escairdn, ai en Pisqueiras.
Pegdronlle un tiro e matdrono”.

GALLACIA 38:127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



As Fachas de Vilelos. Antropoloxia dunha festa do lume 139

dunha ola (onde metian o ouro; pero non o habia [comenta entre risas]). “E por baixo,
no firme, como eso, xustamente o redondel da ola. A ola non estaba, pero xustamente o
circulo dela... A pedra esta ai xa empleada” [reutilizada no fondo dun pozo].

Tampouco non falta entre as tradicions do castro a influencia da literatura historica
erudita:

F.M.: Non hai castro que non tefa un antecastro como ten eiqui. [...] porque eiqui houbo
grandes batallas nistes castros, non penses ti que foi...

E.G.: Cando os romanos?

F.M. Estos son celtas! [...] Os antecastros eran cando vifian a... porque aqui habia 6 millor
1000 ou 2000 homes na cima do castro. Daquelas era todo a pedras. Empezaban no
antecastro a tirar pedras. Vifia 0 enemigo... Se o deixaban entrar xa lles ganaban a batalla.
Esto non era pa’ outra cousa!

[...] Este sitio do Manolo da Besta ai, pode que tuvese vinte tractores de coios, redondinos
asi, asi piquinifnos. Todo era das batallas. Daquela non habia unha arma nin habia nada.
Todo era asi!”

“Eso todo dos castros era pa’defenderse todo a pedras, ou con ferramentas de pau ou co
que podian. Segundo contaban, eh! [...] E os da Casa Grande, por tras do castro pequeno,
que lle chamamos o castro pequeno, estd tamén de pedra asi [acena coa man indicando
grande cantidade] O castro, non é decir que o fixeran a cestos de terra; o castro fixérono,
como todolos castros, escavando terra e deixando o corazon do medio 4 vista. Porque na
cima do castro hai canteiras [...]”

Pero o que méis abunda € o folclore castrexo tipico: os mouros subterraneos, os tesouros,
0 pozo, o tlnel, a cadea de ouro, as ovellas, etc.

O pozo dos mouros

“0 castro, dician, diciano, no sitio que é do José, que ali habia un pozo, no sitio do Felipe,
gue ali que habia un pozo, e que habia unha entrada 6 castro pola parte de arriba, no
sitio que é ahora do Valentin, ainda se conoce o canal como est4, por ali que habia unha
entrada, e diciannos os antepasados que eran os moros os que entraban por ali [...] Polo
lado d’al4, no sitio do Valentin, ainda se conoce o muro por donde os antiguos dician que
se entraba pro castro. Que o castro no centro que estaba hueco [...] Eu..., era o que dician
os vellos. E no sitio do José, no sitio do Felipe, inda dende que o colleu Felipe, habia un
pozo. Habiao.... Dician! que habia un pozo ali” (F.M.)

O Ramiro do Pozo

“[Ramiro do Pozo] que era un traste do carajo, decia: “Aqui habitou xente, que eu cando
era mozo vifien arar, cunhos bois, vifien arar cunhos bois e deciame unha voz de baixo:
Ramiro, cerra o arado que nos derramas o tellado! [...] Decia que estaba debaixo habitado
polos mouros” (F.M.)

A cadea de ouro

“Decian os vellos de antes xa, que dende o castro 4 Laxe de Vilelos que habia unha cadena
de ouro —e outra de fuego [engade J.M.]- e, co tempo, que a habian de descubrir as
ovellas” (F.M.)

GALLACIA 38: 127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



140 Rosa Brafas Abad

Outros vecifios contan 0 mesmo con-
to, interpretando a cadea de ouro como
un tanel ou mina subterranea que comu-
nicaba o castro coa Laxe, lugar que ten a
sta propia historia. Tratase, como o seu
propio nome indica, dunha grande laxe ou
pena plana, hoxe en boa parte desapareci-
da e cunha torre eléctrica ao caroén.
Interrogados sobre algunha caracte-
ristica especial desa laxe, so sinalan que
noutros tempos se utilizaba como eira co-
munal a onde ian todos os vecifios de Vi-
lelos (a aldea, non a parroquia) a airear 0s
chichos —limpar as fabas para quitarlles o
lixo— e incluso o pan, cando se facia a ma-
Ila ao xeito tradicional.
A localizacion xeografica da Laxe den-
tro da parroquia é bastante periférica, Figura 7. Parroquia de Vitelos.
mentres que o castro parece bastante cén-
trico (sinalados na fig. 7 con triangulos).
A Laxe posuia un claro valor colectivo tanto para actividades agricolas como para
actos festivos, como proba o feito de que era o lugar empregado para celebrar a famosa
corrida do galo ao remate da festa das Angustias:

“Ai acababan a festa. Facian a festa arriba, non?... e despois a festa que acababan aqui,
aqui facian un rito, facian un burato no suelo e metian un capén ali, coa cabeza féra, e
despois pofiianse a unha distancia e tirdbanlle pedras e o que mataba o capon levabao (...)
Eso era cando se acababa a festa, ali. (...) O do capén a min xa mo contaban os vellos de
aqui” (P.M.P, vecifio, 51 anos)

A SUPOSTA ORIXE PAGA DA FESTA

E moi habitual definir este tipo de festas, nas que intervefien castros e lume, en termos
de reminiscencia do antigo paganismo, como en varias ocasions observamos no relato
dos nosos informantes, sen dubida por reproduciren o discurso do Concello, que adoita
promocionar o Fulién como “festa castrexa”, e reiterando ano tras ano que “Segundo
contan 0s nosos antigos a procesidn das fachas faciase, nalgunha época, como ofrenda
aos deuses para agradecerlles as boas colleitas”.

E certo que o paganismo, entendido como o conxunto de relixiéns étnicas da Antigiii-
dade anteriores 4 cristianizacion, posiie numerosos puntos en comun coa relixiosidade
popular galega. De entrada, parece evidente que ambas mantefien unhas relacions co
medio natural e cos seus elementos (as pedras, a auga, o lume, etc.) alleas a relixion

GALLACIA 38:127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



As Fachas de Vilelos. Antropoloxia dunha festa do lume 141

oficial catolica, que ao longo da stia historia non fixo senén tolerar todas esas crenzas e
préacticas, cristianizando moitas delas (pofiéndoas baixo a advocacion de diferentes san-
tos e a direccion dos sacerdotes catélicos, por exemplo).

Boa proba de que moitas daquelas practicas foron en primeiras obxecto de critica e
desaprobacion por parte dos xerarcas da Igrexa, ofrécenola aquel famoso sermon de San
Martifio de Dumio, bispo de Braga, dirixido aos “rtsticos” ou campesifios galaicos do
s. VI d.C, para corrixir a stua actitude ante a relixion e as sias, consideradas polo santo,
perversas supersticions. Entre as suas recriminacions, incluianse os costumes de pren-
der cirios a carén das pedras, arbores, fontes e encrucilladas, practicar a adiviiaciéon
e os agoiros, pofier loureiros, botar pan 4s fontes, etc. Existen poucas dabidas de que
San Martifio censuraba aqui habitos e ritos propiamente pagans, nos que se recofiecen
numerosas practicas da relixiosidade popular galega (LOPEZ PEREIRA 1996; BANDE
RODRIGUEZ, E. 1997)

Pero non é a nosa intencion aqui afondar no tema das chamadas “supervivencias”
pagas, tema intensamente discutido tanto no terreo da Antropoloxia como da Arqueo-
loxia ou a Historia (v.g. APARICIO 1999: 322 ou QUINTIA 2012: 13), senén simplemente
aclarar por que non se pode falar do noso Fulién como dunha festa “castrexa”, arqueo-
loxicamente falando (é dicir, dunha festa “prehistorica™).

“SER CASTREXO” OU “SER NO CASTRO”

Nas parroquias nas que se celebran este tipo de festas sobre castros prehistéricos é ha-
bitual escoitarlles aos vecifios interpretacions sobre unha orixe prerromana, celta ou
precristia da mesma. Pero é moi dificil poder aceptar esta suposta orixe, pois € moita a
distancia que separa a concepcion do espazo que imperaria naqueles poboados nos re-
motos tempos da stia ocupacion, da mais recente vision espacial do castro nas parroquias
actuais.

De partida, o castro prehistorico era o lugar de habitacion dos seus construtores,
mentres que, tras ter sido abandonado, cambiaria radicalmente de carcter para se con-
verter nun territorio entre “imaxinado” (lembremos o folclore do castro da Besta) e eco-
nomicamente explotado.

Ainda que non sabemos dende cando o castro foi obxecto de explotacion agricola®?,
hai que ter en conta que en ningtin caso estas zonas elevadas responden a pauta “ideal” de
uso tradicional das terras de cultivo na parroquia galega. Dende época galaico-romana,
o poboamento antigamente castrexo desprazouse cara ao val (concentrandose en torno
as villae ou facendas rusticas romanas), posto que se buscaba precisamente a proximi-
dade &s terras mas fértiles. Dende aquela, o habitat rural ocupou xeralmente as zonas de
media ladeira, para non invadir as terras de cultivo, que seguian manténdose nas terras

12 Se ben anteriormente recollemos a noticia de que o castro sempre fora labrado, un vecifio de 78 anos dicianos: “O castro antes
non se traballaba. Bueno, o tnico que o traballaba era o Xusto de Vilelos, que o demais estaba todo a monte. Nin pasto nin
nada [...] O castro empezouno a traballar dende que partiron os de Rei de Pedras [...] sélo traballaban unha parcela”.

GALLACIA 38: 127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



142 Rosa Brafas Abad

baixas, mais profundas e produtivas. Neste sentido, o castro adoitaba ser un espazo de
aproveitamento colectivo de recursos de monte e canteira, para a construcién da casa
campesifia, do pazo ou da igrexa.

Por outra parte, non debemos esquecer que, segundo o folclore da parroquia, o castro
estaba ocupado polos mouros, os habitantes doutra raza, pagans e costumes xeralmente
noctambulas que se aparecen en todos os espazos fisicamente marxinais da xeografia
rural galega (¢ dicir, non transitados a diario polo campesifiado)*3. Aos mouros hai que
engadir as bruxas que, como vimos, son o obxecto especifico de persecuciéon na noite de
vésperas.

O sentido ritual da Festa das Fachas, por conseguinte, debe interpretarse coas con-
notacioéns propias deste tipo de lugares dentro da cosmoloxia campesifia; ha de implicar,
dito noutros termos, a consideracion do castro como un espazo pouco ou hada humano,
ocupado por seres externos a sociedade “normal”, que son considerados alleos 4 moral
cristia e, por tanto, incontrolables e perigosos. Por tanto, a pesar da sta localizacion
céntrica respecto & xeografia actual da parroquia, o castro ocupa conceptualmente un
espazo, pode dicirse, periférico.

Pero a festa de Vilelos implica outros diferentes elementos miticos ademais do castro,
que é necesario considerar, tanto independentemente como nas stas mutuas relacions.

O UNIVERSO MiTICO DO FULION DE VILELOS

A etnografia de Vilelos mostra un rico imaxinario sobre o0 espazo circundante, un espazo
cargado de valores sociais e simbdlicos representados por moitas das formas comuns
a través das cales a vella cosmoloxia galega representaba “o sagrado”, razén pola que
tamén son espazos con valor fundamentalmente ritual: o castro, a laxe e a encrucillada.
Eses elementos espaciais caracteristicos conflien ademais cos personaxes imaxinarios
que tipicamente se lles asocian, como son os mouros, as dnimas e as bruxas. Analicemos
mais polo mitido cada un destes compofientes.

Como dixemos anteriormente, o castro é a casa dos mouros, pero unha casa subte-
rranea; por iso se considera que esta oco por dentro, que se aras a terra lles estrapallas
os tellados das casas e que hai un pozo de entrada ao seu interior (cf. conto do Ramiro
do Pozo).

Moitos dos lugares habitados e transitados habitualmente polos mouros posuen al-
guns trazos comuns: ou se trata de lugares de paso (como pontes, camiinos e encruci-
lladas), ou de lugares acuaticos (rios e fontes), ou ben sitios destacados na paisaxe, que
foron tradicionalmente empregados para trazar os limites entre aldeas, parroquias, dio-
ceses ou calquera outra lifia fronteiriza de tipo politico-administrativo. Neste apartado
incliense os montes, 0s outeiros e a maioria dos xacementos arqueolédxicos prehistoricos
(castros, mamoas, dolmenes, gravados rupestres...,), asi como outros elementos naturais

13 Para unha completa caracterizacion dos mouros ver LLINARES 1990, 1990a. Sobre as conexiéns entre arqueoloxia e folclore
castrexo: ARIZAGA e AYAN 2007; FREAN CAMPO 2015.

GALLACIA 38:127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



As Fachas de Vilelos. Antropoloxia dunha festa do lume 143

de semellantes caracteristicas (grandes penedos, covas, penas furadas ou con formas cu-
riosas que parecen ser produto da intervencion humana, etc.; FERRO COUSELO 1952;
APARICIO CASADO 2002).

A tipoloxia formal de todos estes sitios € moi variada, pero algo comun a todos eles é
que se consideran lugares sagrados, precisamente polo seu caracter simbolicamente
fronteirizo. Por esta calidade de lugar de encontro entre espazos diferentes, neles ten
preferentemente o contacto co Outro Mundo, polo que ali se celebran moi diferentes
clases de rituais, dependendo das forzas sobrenaturais que se invoquen en cada caso:
bautismos, ritos curandeiros, funerarios, exorcistas, etc.

Tanto o folclore de Vilelos como a sta festa establecen unha lifia de conexion directa
entre o Castro da Besta e un tipico gran penedo raso, de nome xa suficientemente signi-
ficativo: o lugar da Laxe. No folclore do Castro, a Laxe sinala o extremo da cadea de ouro
que une ambos os lugares. Durante a festa, outra cadea volve xuntalos, ainda que esta vez
nunha dimension temporal: o castro abre o inicio das celebraciéons durante as vésperas
(o fulién), mentres que a Laxe as cerra coa corrida do galo celebrada o ultimo dia.

Noutros lugares do rural galego, trabes, minas subterraneas e cadeas de ouro adoitan
unir espazos xeograficos das caracteristicas sinaladas anteriormente para os “lugares sa-
grados”, como podemos observar neste esquema elaborado a partir dos datos subminis-
trados por LLINARES (1990a: 123):

« 0 castro adoita estar unido a: outro castro, fonte, lugar concreto do monte, rio,
mar, penedo, ponte, igrexa, convento

+ amina ou pozo: a un muifo

« o penedo: a un lugar concreto do monte

« orio: a pozos, covas e capelas

« afonte: 4 igrexa

Evidentemente, o caracter sagrado de capelas, igrexas e conventos provén directa-
mente do seu caracter relixioso; o mar, porque € un dominio do que se exclae todo o
maligno (ninguin demo pode meterse nel) e outros lugares, como rios, fontes, pozos, pe-
nedos, covas e lugares concretos do monte son, como dixemos, lugares habituais das
mouras e onde adoitan localizarse os “tesouros dos mouros”, que o campesifio sabe como
conseguir mediante rituais especificos de “desencantamento” (VVAA 2012)

O Unico elemento aparentemente distorsionante neste esquema é o muifio. E certo
que a sua posicion dentro da aldea é bastante arrecantada (ao carén do rio) e, quizas por
iso, &s veces se pode escoitar aos mouros moer nel pola noite. Pero tamén se trata dunha
construcidn enteiramente humana, un lugar de traballo perfectamente integrado nos la-
bores cotias da vida campesina e ata lugar de encontro entre moitos vecifios, incluso pola
noite (durante “as muifiadas”). Xustamente ao igual que as igrexas. Pensamos se este
tipo de lugares en concreto non estaran reflectindo, na mentalidade campesifia, a mesma
posicion que un desencantamento exitoso. Os lugares do Fulidn, pola contra, parecen 0s
tipicos espazos nos que ese desencantamento seria potencialmente posible. Vexamos.

GALLACIA 38: 127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



144 Rosa Brafas Abad

A relacién ideal que pensamos que une a todos os lugares mencionados (incluidos
igrexas e muifios) € a slia conexion coa idea de tesouro, é dicir, de riqueza. No caso que
nos ocupa, o castro da Besta e a Laxe aparecen unidos por unha “cadea de ouro”, que é
unha conexion tipica de espazos mouros (castro-penedo singular), traducindose esta co-
nexion simbolica nunha relacién real na cadea produtiva da aldea: se no Castro se apafia
materia prima (madeira ou pedra) xurdida de maneira case espontanea, ou incluso se
sementa e colleita, na Laxe ten lugar unha actividade agricola posterior, o aireado dos
chichos e do pan, o que se fai ainda despois da sega e da malla. Compréndese, logo, que
estes dous cabos da lifia produtiva agricola se convertan no imaxinario nunha cadea de
ouro capaz de conectar dous espazos produtivos, provedores de rigqueza.

Por conseguinte, podemos soster que Laxe e Castro son depositarios privilexiados de
tesouros en canto lugares onde a riqueza se manifesta material e realmente, co produ-
to ben logrado das colleitas'4. Entre os desexados tesouros dos mouros e a transferen-
cia desa riqueza cara a sociedade campesina media xeralmente, nos contos populares, o
“desencantamento”, que é o procedemento por medio do cal o paisano, mediante unha
proba de valor, é quen de apropiarse dese tesouro agachado nos espazos mouros.

O “encanto” é a maxia empregada polos mouros para manifestarlles aos humanos mi-
gallas das stas grandes riquezas subterraneas e subacuéticas, a pequena parte que estan
dispostos a compartir con humanos merecedores dunha pequena recompensa. O xeito
de compartirena é mostrar en superficie parte dese tesouro baixo distintas aparencias:
a galifia coa rolada dos pitos de ouro, a moura tendeira aparecida no castro coas sdas
tesoiras de ouro ou na fonte peiteando os rubios cabelos co peite tamén dourado, etc.
En todos estes casos aparécense 0os mouros probando mediante un desafio a madurez do
campesifio ou campesifia que se cruza no seu camifo, para en consecuencia castigalo ou
recompensalo. Pero a mais grande promesa é sen dibida a princesa moura encantada
polo rei mouro con todos 0s seus abundantes tesouros, que se presenta en forma de serpe
a que hai que bicar ou arrincarlle o caravel da boca®.

O mito da moura-serpe, a que mais tesouros dispensa no imaxinario colectivo, é sim-
ple alegoria das capacidades que necesita 0 home campesifio para lograr unha vida pros-
pera e plena: arrincarlle o caravel & serpe, entendido como desfloramento dunha virxe,
demostra madurez sexual, e por tanto a capacidade para casar e formar familia propia.
A virilidade convértese, por tanto, en fonte ou posibilidade de toda riqueza, e sobre ese
“valor superior” diriamos que gravita toda a sociedade tradicional galega, da que non se
exclte o noso Fulién, como veremos.

A cadea de ouro que une o Castro da Besta coa Laxe sinala, como dixemos, a conexion
entre dous dos lugares de accion colectiva e ritual mais salientables dentro da xeografia

14 Non é estrafia a idea de que o mallo (instrumento da malla) pode “contaxiarse”, por contacto, das virtudes da terra que gardan
os tesouros. No lugar de Laxos (Sta. Maria de Cuntis), falase dunha eira na que habia un pote de ouro e que “cando mallaban
o trigo, cos manles”, para que “tocaran ben” (ou fosen eficaces), os enterraban nesa eira (AYAN VILA 2002: 161).

15 A posibilidade de desencantar a unha moura-serpe e conseguir as sias riquezas estd limitada ao home, que ha ser valente e
non estar casado, pois a sta finalidade é desposar & muller encantada. Pero dos tesouros mouros pode beneficiarse calquera,
sempre e cando dispofia de boas aptitudes: honradez, discrecion e, sobre todo, falta de cobiza. Calquera defecto nalgunha
destas virtudes supon automaticamente o fracaso no desencantamento; ver LLINARES 1990.

GALLACIA 38:127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



As Fachas de Vilelos. Antropoloxia dunha festa do lume 145

da comunidade. Sen embargo, a etnografia cofiecida non revela que a Laxe represente
no imaxinario local ningunha conexion co castro durante a corrida do galo que ali se
celebra. Esta cerimonia é a tipica actividade masculina, na que os homes compiten en
destrezas, neste caso en punteria. O gafiador leva o galo en recompensa, ademais do re-
cofiecemento publico do dominio dunha competencia tan propia de homes.

Lembremos que os mesmos valores competitivos que vemos na corrida do galo, que
remata a festa das Angustias en Vilelos, estaban tamén presente no concurso das fachas
do dia de vésperas, estando en ambos os casos as dias actividades limitadas 4 participa-
cion dos homes da parroquia. Estes feitos van ter especial significacion cando consiga-
mos desensarillar este complexo universo folclorico.

Entre os espazos miticos que mencionamos no apartado etnografico, faltanos por
tratar a Cruz das Animas, o cruce de camifios que comunica o castro co campo da festa e
o resto dos lugares da parroquia®®.

O folclore galego das encrucilladas foi obxecto de estudo por parte de J. TABOADA
CHIVITE (1975), despois do cal cofiecemos mellor os elementos que conflien na carac-
terizacion deste espazo singular. O cruce de camifios, sabemos que dende Antigiiidade, é
un dos lugares predilectos de encontro co Outro Mundo, entendido este en todas as sdas
dimensiéns: como o outro mundo dos mortos; como o outro mundo do demo e dos seus
secuaces (as bruxas); como o outro mundo de calquera manifestacién sobrenatural que
poida imaxinarse (como a cura milagreira ou maxica de moitas doenzas).

Na encrucillada aparécese pola noite a Compafia de mortos, que introduce aos vivos
que se encontra polo camifio na sdia comitiva fantasma, a non ser que cofiezan os dife-
rentes remedios para evitalo. Tamén se presentan as animas condenadas para que lles
“rompan o habito”, a mortalla bendita que lles impide entrar no Inferno, e as &nimas en
pena do Purgatorio para facer pedidos e solicitar que se rece pola sta salvacion. Polas
mesmas razons, tefien lugar nos cruces diferentes rituais relixiosos, como o bautismo
prenatal e outros de caracter funerario, xeralmente asociados ao monumento cristian
que tantas veces sinala este espazo sagrado: o cruceiro. Aos seus pés entérranse os nenos
sen bautizar e no seu pousadoiro péusase o féretro de camifio ao cemiterio para rezar 0s
responsos polo defunto.

Na encrucillada, en fin, invocase ao Demo para conseguir os poderes da bruxeria (o
“pauto co demo”), retinense as bruxas e extraese a terra que se emprega nos feitizos, ain-
da que, ou polo mesmo, tamén se montan as fogueiras para escorrentar 4s meigas e se
curan diferentes aires, ademais do meigallo (CUBA et al. 1999: 110-1).

En definitiva, caben poucas dibidas do caracter maxico e eminentemente sagrado
que o imaxinario popular galego atribiie a estes lugares de transito cara a direccions
diverxentes. Polo mesmo, non sorprende que o noso Cruceiro de Vilelos estea dedicado
as Animas.

16  Un pardgrafo do documento emitido pola Comision de Festas (2003) antes mencionado, deixa constancia de que se trataba
dun lugar de trdnsito importante: “Niste pobo e nun cruce de camifios era e é, donde se fai a verbena. Habia e hai un peto de
dnimas, unha pousada chamada Carrancova e unha casa que tifia unha luz de candil sempre encesa para guiar peregrinos que
iban camifio de Santiago que lle chamaban e chaman a Candelexa no Quintairo. Sigue o camifio ata Pincelo en donde para
atravesar o rio Mifio habifa que facelo en barca”.

GALLACIA 38: 127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



146 Rosa Brafas Abad

As relacions entre os vivos e as almas dos defuntos establécense na forma de inter-
cambios reciprocos. Os vivos rezan polas 4nimas, ofrécenlles misas e procesiéons polo
seu descanso eterno. En troques, as animas, “los del otro mundo alejan las pestes que
diezman los animais domésticos, dominan las tormentas que amenazan las cosechas,
atraen la lluvia necesaria cuando la sequia asola la comarca y hacen aparecer los animais
y objetos perdidos” (MANDIANES 1996: 205).

Dentro desta reciprocidade debe comprenderse aquela noticia dun dos nosos infor-
mantes segundo a cal “o dos lacos era aparte. Xa non iban pa’ beneficio da festa, iba pa’
beneficio do cura”. En realidade, o mais probable é que, dentro dos escotes para a festa, a
parte do porco que cedian os vecifios fose destinado 4s 4nimas, como é habitual noutras
partes do pais, onde tamén se poxaba polas suas pezas (MANDIANES 1996: 209; CAS-
TRO PEREZ 1991: 252).

O produto campesiiio mais prezado destinase 4s d&nimas, porque é moita a contrapar-
tida que se espera delas: que eviten as pestes dos animais e a sia perda, que afasten as
treboadas que prexudican as colleitas, que atraian a choiva cando fai falta. Diriase que o
benestar da comunidade depende en boa medida dos favores dos defuntos.

Outros aspectos mais propiamente simbolicos das dnimas cobran sentido 4 luz dos
datos sinalados. A iconografia comin das &nimas como personaxes descalzos (“ninguén
veu xamais unha anima calzada”, Cf. MANDIANES: 1996: 208) ten moito que ver con
estes poderes que se lles atribtien. A mitoloxia clasica cofiece varios exemplos que rela-
cionan o pé descalzo coa potencia sexual viril (que para eses momentos vale dicir “repro-
dutiva”), e a paremioloxia galega pon en xogo este tema comparando o “calzar” cun coito
exitoso (LLINARES 1990a: 162): “De riba de ti estou, debaixo de min te tefo, ben pouca
sorte é a mifia, se non che meto o que tefio” (a zoca); “Enriba de ti me pofio, debaixo de
min te pos, se non che meto o que tefno, pouca forza me deu Dios” (meter o pé na zoca)

Que a esperanza reprodutiva do mundo campesino descanse na imaxe dun pé descal-
zo (pero que quere calzar), permite comprender mellor por que para favorecer a fecundi-
dade as mulleres lavan os seus zapatos (metéafora dos seus xenitais) en augas milagreiras,
ou que para escorrentar as bruxas (as grandes causantes de pragas en todos os ambitos,
humano, animal, vexetal), sexa preciso facer unha fogueira nunha encrucillada cun pou-
co de loureiro (herba sagrada) e unha sola de zapato (CUBA et al. 1999:111), metonimia
da meiga causante da infertilidade.

A partir desta confrontacién dos valores simbolicos respectivos de 4nimas e bruxas
podemos concluir que as animas son depositarias da esperanza campesina nunha vida
mais segura, prospera e saudable. Sen embargo, cando na lenda etioloxica do peto de
animas do Cruceiro se dicia que “estes luchaban polas 4nimas, eiqui nesta parroquia; e
os de Castro do Rei..., non sei por que outro partido luchaban,” parece darse a entender
que as Animas tefien capacidade de protexer aos seus non so contra os inimigos sobre-
naturais, sendn tamén contra os seus iguais, eses vecifios eternamente rivais contra 0s
que intenta afirmarse a comunidade parroquial, posto que “en calquera festa habia unha
batalla de fulanos e tiros e todo”, fendmeno habitual nas festas parroquiais galegas.

En calquera caso, sabemos que as Animas tampouco non son a inica esperanza con-
tra as ameazas sobrenaturais, pois se figuran moitos mais procedementos para previrse

GALLACIA 38:127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



As Fachas de Vilelos. Antropoloxia dunha festa do lume 147

contra elas. Unha desas ameazas, posiblemente a mais perigosa, son as meigas ou bru-
xas. Poderia dicirse que son o reverso das animas, posto que atentan xustamente contra
todo o que aquelas protexen. O folclore sobre as bruxas en Galicia conta cunha vasta
etnografia, da que aqui so interesa sublifiar as lifias fundamentais®.

A meiga ou bruxa é un personaxe que se move no imaxinario galego entre o real e 0
ficticio, posto que ao mesmo tempo que refire a vecifia mais ou menos corrente, exper-
ta en adivinacion e curas maxicas (podendo ser profundamente relixiosa ou catdlica),
tamén pode designar 4 bruxa malvada que, tendo realizado un “pauto co demo”, poste
poderes malignos e bota man deles (mal de ollo, meigallo) para prexudicar aos vecifios,
enmeigando aos seus fillos e a sta facenda (gando e colleita)'®. No caso de Vilelos, pode-
mos observar a dicotomia entre esas duas formas de bruxeria no mesmo informe, preci-
samente no contexto da Festa das Fachas:

“O das bruxas si, tila moito auge. Deso acordome, acordome, das fachas e de que decia a
abuela, a mifia abuela, que en paz descanse, a Cabaza, que era... meiga, mui... mui santona,
rezaba moito, tifia o rosario... Decia: Ide cidillo ide, ide cidillo ide, a ver se non vefien as
bruxas”.

Esta distincion entre meiga (muller relixiosa) e bruxa (perigosa), que non é en abso-
luto estandar na etnografia galega, informa en todo caso sobre esa diferenza fundamen-
tal entre a meiga que presta un servizo social e a que é sospeitosa de perpetrar maldades.
No caso que nos ocupa, interésanos mais as bruxas malignas, posto que son elas as que
se pretende espantar co fulion e as fachas.

Fulién e fachas son facilmente convertibles en ruido e lume, dous dos elementos em-
pregados tradicionalmente para protexerse contra o mal, contra o demo e as bruxas. E
ben sabido que as campas se fan repenicar para espantar as treboadas e os personaxes
imaxinarios que as provocan, tronantes e nubeiros (CUBA et al. 1999: 68). Igual estron-
do producen as “tamborradas” do primeiro de ano ou do carnaval, cando acompafian 4
queima e expulsion da aldea do Meco, que representa ao Demo ou Inimigo (TABOADA
CHIVITE 1969: 213). Que o fuliéon traduza precisamente esa idea de “follon”, dun balbor-
do producido polos cuartetos ou bandas de musica e por grande cantidade de pélvora, po-
dera relacionarse cos procedementos anteriormente citados e con esa mesma finalidade.

Como tamén é ben sabido, o lume funciona en todas as sociedades antigas e tradicio-
nais como un instrumento de purificaciéon, como un dos principais medios profilacticos
fronte a posibles ameazas sobrenaturais contra a saude e o benestar das persoas, dos
animais, das colleitas... As festas de San Xoan, co seu riquisimo folclore e rituais, son po-
siblemente as que mellor documentan os feitos mencionados (GONZALEZ REBOREDO
1989). Con todo, tamén sabemos que outras moitas festas ao longo do ano empregan o

17 Ben sintetizadas en CUBA et al. 1999: 57-9. Estudo mdis pormenorizado en LISON 2004

18 A caracterizacion social das bruxas/meigas que a vecifianza personifica en determinadas mulleres da aldea, é a da muller que
vive soa, xeralmente solteira ou vitiva e tirando a vella, que provoca receos por esa situacién anémala que a converte nunha
“muller libre”, sen o control de calquera home da sda familia ou marido. As bruxas forman parte dese paradigma cultural
mellor definido pola moura, cuxo principal destino como figura mitica é ser desencantada, é dicir, sometida ou domesticada
por un home.

GALLACIA 38: 127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



148 Rosa Brafas Abad

lume, posiblemente con fins semellantes: cofiecen o seu uso o “tizon de Nadal”, a noite de
San Silvestre (fin de ano), o Carnaval, os Maios, San Xoan, San Pedro, San Roque, etc. A
stia presenza é tan habitual, que resulta dificil sistematizala (GONZALEZ e BUXO 1997).
Con todo, parece haber acordo en que este lume ritual aparece en escena en momentos
especialmente criticos dentro da concepcién do tempo campesifio, é dicir, nos momen-
tos transitorios entre diferentes tempos (diriamos “encrucilladas temporais™): entre as
estacions do ciclo agricola, que moitas veces reflicte o propio calendario relixioso, pero
tamén en momentos nos que 0 anormal ou extraordinario se introduce de stpeto na vida
cotia da xente, que pode ser calquera festividade local. Neste momento tamén se suspen-
de o tempo regulado da vida cotid, déixase de traballar nos labores diarios e o tempo “se
abre” ao diferente ou excepcional, que tanto pode ser o lecer, a esmorga, o ritual colecti-
VO, como o sobrenatural, que aproveita esa fenda para introducirse e trastornar un pouco
mais a vida deses dias an6malos.

Ainda que o tempo preferido polas meigas ou bruxas sexan os solsticios de veran e in-
verno (San Xoan e San Silvestre, MARINO FERRO 1984), non cabe diibida de que tamén
se deixan sentir no tempo da festa parroquial de Vilelos.

Ao lume purificador que escorrenta 4s meigas e o meigallo, mais ao balbordo do fu-
lién, engadese outro factor que ainda non comentamos e que reforza en boa medida a
accion protectora destes dous mecanismos apotropaicos, de proteccion maxica: o propio
home e os seus atributos viris. Ademais dos xestos e rituais mencionados, existen instru-
mentos de proteccion cuxo poder mistico deriva dun atributo fisico comun: o seren agu-
zados. En efecto, de todos os amuletos galegos previstos contra o meigallo, a nota comun
4 maioria radica nesa calidade, compartida por coitelos (que “protexen, cortan e atacan
a envidia”), cornos, dentes (como os do allo) e, tamén dentro desta categoria, o pene. O
mais famoso dos nosos talismans contra o meigallo, a figa, con presenza xa conecida na
Antigiiidade, suponse que representa un pene en pleno acto sexual (ou mais propiamen-
te un coito) e ainda que non cofiecemos amuletos Nno noso pais consistentes en simples
figuras de bronce con forma de pene, como os usados polos romanos (BRANAS 2005),
existen formas e xestos recollidos na etnografia do meigallo que reproducen sen lugar a
dubidas o mesmo instrumento e intencionalidade. Asi, entre os procedementos empre-
gados para evitar a mala influencia da bruxa, LISON (2004: 179-95) menciona, ademais
de facer o xesto da figa coa man ou botar unha punta da camisa por fora dos pantalons
(forma apuntada), tamén mexar cara a muller da que se sospeita que é meiga.

LISON (2004:191) chega a propofier que o conxunto dos diferentes instrumentos
de proteccion contra as meigas serian mais ben formas metaforicas ou substitutivas do
pene, onde radicaria ao cabo a “manifestacion e compendio” de todo o poder. Esta pro-
posta ten todo o sentido, posto que o poder destrutor da meigueria s6 pode ser contra-
rrestado, loxicamente, por unha forza mais poderosa de sentido contrario. E que pode
ser mais contrario a4 destruciéon nunha comunidade patriarcal que o poder de xeraciéon/
creacion do 6rgano xenital masculino?

Nas vésperas de Vilelos, de feito, s6 os homes intervefien activamente na ronda de
fachas. Por que nin os curas (cuxa presenza no fulion é indiferente, posto que non in-
tervenen nas vésperas) nin as mulleres participan nela?. Podemos dar resposta a es-

GALLACIA 38:127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



As Fachas de Vilelos. Antropoloxia dunha festa do lume 149

tas preguntas aplicando as deduciéns de LISON: o cura, pola stia obediencia 4 norma
do celibato, representa a negacion da sexualidade, estando por conseguinte desprovisto
(simbolicamente) do atributo que realmente ¢ eficaz contra as bruxas. As mulleres, pola
sUa vez, “por su constitucion bioldgica, por su misma naturaleza, es agente del desorden
comunitario, causa el mal, y concluyendo: el hombre es su complemento polar opuesto;
a través de su masculinidad, de su propio miembro viril, se enfrenta a la feminidad, la
domina literalmente —la “gobierna”— destruye la agresividad, la maldad, cura” (LISON
2004: 195)

Durante os rituais que abren e pechan a festa parroquial, o fulién das fachas e a corri-
da do galo, a metade dos membros da comunidade tefien s6 unha presencia pasiva pola
sda ineficacia a4 hora de garantir o equilibrio, a harmonia e a prosperidade comunitaria
que se pretende asegurar mediante estas duas celebracions. SO despois de que as bruxas
se exorcizan, ten lugar o encontro coas mulleres durante o baile, que non por casualidade
se celebra na zona e o tempo intermedio entre ambos os rituais: na Cruz das Animas, e xa
non sé durante o fulién, senén durante todas as festas parroquiais. Deste encontro debe
esperarse, e non so simbolicamente, que xurdan as condicions necesarias para que a co-
munidade se reproduza fisicamente, para o cal agora si é imprescindible a participacion
das mulleres. Logo do tempo de festa, propicio ao contacto entre 0s sexos, 0S encontros
han de moderarse para impedir os excesos, e ¢ ai onde, finalmente, entra en escena a
corrida do galo, como veremos mais adiante.

Pero preguntarémonos por que compiten os homes. Parécenos unha boa resposta
supoier que a competicion, o acto de medir forzas, é o mellor xeito de manter vivo o afan
por superarse e desenvolver as calidades viris. Entre os grupos de mozos e rapaces, que
son os destinados a levar as fachas?®, é consecuente pensar que necesiten afirmarse na
mellor posicién ou consideracién social posible, porque neles deposita a familia o orgu-
llo da suia casa e a comunidade enteira a esperanza de prosperidade e futuro. A saude e
o vigor dos mozos da parroquia exprésase na habilidade que demostran na elaboracion
das fachas, como tamén a sua pericia e destreza na corrida do galo. A simboloxia desta
competicion, sen embargo, sitiiase no punto oposto debido ao significado peculiar que o
galo adquire no imaxinario popular (non s6 en Galicia).

A corrida do galo, como € ben sabido, estaba moi estendida por toda Europa e espe-
cialmente, ainda que non s6, durante o Carnaval, contexto no que COCHO (1990: 193)
sintetiza o seu significado con estas palabras: “O galo é un simbolo da luxuria exacerbada,
do exceso carnal e do insaciable apetito sexual. O sacrificio do galo nas distintas modali-
dades [...] reais ou simbdlicas, pon fin a un tempo de tolerancia e incluso de desenfreo”.
O tempo de tolerancia e desenfreo ao que se refire aqui non ten paralelo exacto na festa
parroquial, pero non por iso deixa de ter sentido que se queira controlar a desorde moral
dentro da parroquia e que isto se execute durante a festa do santo patrén, cando todos os

19 A saida dende as Animas cara ao castro e a conseguinte circunvalacién da croa e retorno ao punto de partida, sinala o tipico
“rito circular” parroquial (independente da procesion relixiosa, que tamén se celebra, e é completamente laico) destinado a
reivindicar a importancia dos lugares circunvalados, que dese xeito se reclaman da parroquia e marcan o lugar de partida como
0 auténtico centro, neste caso a Cruz das Animas. Sobre estes rituais e o seu sentido, FDEZ. DE ROTA 1984: 142-143

20 Lembremos que mozos solteiros son tamén os tnicos que tefien capacidade para desencantar ds mouras e 0s seus tesouros.

GALLACIA 38: 127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



150 Rosa Brafas Abad

signos sinalan cara ao propésito de manter e reproducir a orde social establecida durante
un tempo de “certo” relaxo.

Desta maneira, pechamos o circulo: os homes coas stas fachas combaten o “defecto
sexual” representado polo meigallo ou influencia das bruxas, o que produce a infecundi-
dade humana e agro-gandeira; o home contra o galo combate o0 “exceso sexual” ao que
pode conducir un contacto intimo excesivo coa muller propiciado polas festas. O exceso
sexual provoca a desorde social dentro da comunidade porque é socialmente estéril (é
dicir, non se enfoca cara & procreacion de fillos lexitimos). Tratase esta dunha ameaza
tan perigosa como a que se exerce en sentido contrario, posto que ambas provocan a in-
seguridade, a perda de control e o caos.

CONCLUSION

Encontramonos aqui, en definitiva, coa mesma ensinanza moral que se extrae dos con-
tos populares sobre os fracasos nos desencantamentos do tesouro mouro: o fallo resulta
sempre dunha falta que, ben por defecto (inmaturidade), ben por exceso (ambicion),
conduce irremediablemente 4 perda do tesouro.

Todos os componentes desta festa, en definitiva, redundan nunha finalidade exorci-
zante, para o cal a comunidade mobiliza todos os seus poderes e aliados imaxinarios: as
animas, o fuliéon, o lume e a forza viril dos seus membros. O inimigo son as bruxas e todo
0 que representan, os valores negativos da feminidade, a doenza, a esterilidade e a des-
orde social e moral que impide o feliz desenvolvemento dun grupo local profundamente
patriarcal na sua ideoloxia e funcionamento.

A “cadea de ouro” que une o Castro da Besta coa Laxe é como unha cadea simboélica
estruturada en torno a acontecementos, espazos, tempos e metaforas opostas, que se
moven entre o real e o imaxinario, o centro e a periferia, o principio e o final, o defecto e
0 exceso, simbolizando 0 modo no que a parroquia enfronta ideoloxicamente e executa
ritualmente a sUa proteccién contra a ameaza do caos.

O cadro estrutural que mostra a orde e participacion dos multiples elementos e facto-

res que intervefien na consecucion dese obxectivo altimo, podemos ilustralo como segue:

COMEZO INTERMEDIO FINAL
TEMPO Vésperas . Festa parroquial
Fulién, Fachas Baile nocturno Corrida do galo
PERIFERIA CENTRO PERIFERIA
ESPAZO Ani
Castro da Besta Cruz das .Ammas A Laxe
(encrucillada)
FREGUESES Homes Homes e mulleres Homes
PERSONAXES ) ‘.
IMAXINARIOS Bruxas (exorcizadas) Animas Mouros (desencantados)
. - L Tesouro campesifio
RIQUEZA Tesouro mouro (prosperidade potencial) | Tesouro das animas (peto) (prosperidade actual: colleitas)
SEXUALIDADE Defecto Encontro fecundo Exceso
VALOR MORAL Desorde Harmonia Desorde

GALLACIA 38:127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



As Fachas de Vilelos. Antropoloxia dunha festa do lume 151

Este esquema estrutural non oculta que tras a orde dos acontecementos se impén
unha loxica causal. Logo de que se neutraliza o poder das bruxas mediante o rito do fu-
libn, danse as condicions para o bo logro das colleitas e o encontro sexual normal entre
homes e mulleres, cuxo produto se manifesta na Laxe, mesmo lugar no que se cerra o
ciclo produtivo das colleitas (co aireado das fabas e o cereal) e tamén o das mulleres (coa
corrida do galo). O que subxace no fondo de todo este complexo mundo, segundo pen-
samos, non € mais que unha grande leccion moral acerca do inico medio de conseguir a
prosperidade, o tesouro dos mouros, que consiste na observancia dos valores dominan-
tes da comunidade campesina: virilidade, traballo e moderacion.

O feito de que na actualidade o Fulion estea aberto 4 participacion de todos os mem-
bros da parroquia, indiferentemente do seu sexo e idade, ou incluso se abra a forasteiros,
informa sobre a perda do significado orixinario da Festa das Fachas de Vilelos. A corrida
do galo, ao igual que o medo &s bruxas, non son mais que nebulosas arrecantadas no
mais profundo da memoria dalgins dos fregueses, quen non poden evitar sorrir ou facer
burla ao falar destes asuntos. Pero non todo se perdeu no Fulion de Vilelos, debido a boa
disposicion dos seus vecifios e vecifias para revitalizar unha festa que todos consideran
parte importante das sUas vidas e prezada herdanza dos seus antepasados.

BIBLIOGRAFiA

APARICIO CASADO, B. 1999. Mouras, serpientes, tesoros y otros encantos. Mitologia popular galle-
ga. A Corufia, Edicions do Castro.

APARICIO CASADO, B. 2002. A sociedade campesifia na mitoloxia popular galega. Santiago de Com-
postela, USC-Serie Galicia.

ARIZAGA, A.; AYAN, X. 2007. “Etnoarqueologia del paisaje castrefio, la segunda vida de los castros”.
En F.J. Gonzélez Garcia (coord). Los pueblos de la Galicia céltica. Madrid, pp. 445-531.

AYAN, X (Coord.), 2002. Pasado e futuro de Castrolandin (Cuntis): unha proposta de recuperacién e
revalorizacion. Santiago de Compostela, CSIC.

BANDE RODRIGUEZ, E. 1997. “Religiosidad, creencias y practicas vitales del campesinado galle-
go”, Cuadernos de Estudios Gallegos, Tomo XLIV, Fasciculo 109, pp. 301-324. DOI: https://doi.
0org/10.3989/ceg.1997.v44.i1109.225

BRANAS, R. 2005. “Sobre penes, risas e meigallos. Dous amuletos romanos no Castelo de San Antén”,
Boletin Amigos do Arqueolodxico 9, pp. 13-16.

CASTRO PEREZ, X. 1991. “Vida cotian e mentalidades na Historia da alimentacién galega: banquetes
fanebres, anima e velorios”. En VI Xornadas de Historia de Galicia. Mentalidades colectivas e
Ideoloxias. Ourense, pp. 245-57.

COCHO, F. 1990. O carnaval en Galicia. Vigo, Xerais.

CUBA, X.R., REIGOSA, A. e MIRANDA, X. 1999. Diccionario dos seres miticos galegos. Vigo, Xerais.

FERNANDEZ DE ROTA, J.A. 1984, Antropologia de un viejo paisaje gallego. Madrid, Centro de In-
vestigaciones sociolégicas.

FERRO COUSELOQ, X. 1952. Os petroglifos de término e as insculturas rupestres de Galicia. Ourense.

FREAN CAMPO, A. 2015, “El imaginario de la alteridad como fuente de conocimiento arqueoldgico e
histérico. El caso del noroeste peninsular”, Gallaecia 34, pp. 249-276.

GONZALEZ ALCANTUD, J.A.; BUXO REY, M.J. (Coord.) 1997. El fuego. Mitos, ritos y realidades.
(Coloquio Internacional, Granada 1995). Anthropos.

GONZALEZ REBOREDO, X.M. 1989. A festa de San Xoan. Vigo. Ir Indo.

GALLACIA 38: 127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653


https://doi.org/10.3989/ceg.1997.v44.i109.225
https://doi.org/10.3989/ceg.1997.v44.i109.225

152 Rosa Brafas Abad

LISON TOLOSANA, C. 2004 (1974). Brujeria, estructura social y simbolismo en Galicia. Madrid.
Akal.

LLINARES GARCIA, M. 1990. Os mouros no imaxinario popular galego. Santiago de Compostela,
USC-Serie Galicia.

LLINARES GARCIA, M. 1990a. Mouros, &nimas, demonios: El imaginario popular Gallego. Madrid,
Akal.

LOPEZ CUEVILLAS, F. e FRAGUAS FRAGUAS, A. 1955. “Los castros de la Tierra de Savifiao”. En I11
Congreso Nacional de Arqueologia. (Galicia, 1953). Zaragoza, pp. 273-348

LOPEZ PEREIRA, X.E. 1996. Cultura, relixién e supersticién na Galicia sueva. Martifio de Braga. De
correctione rusticorum. A Corufia. UDC

MANDIANES, M. 1996. “O pan das animas”, Boletin Auriense XXVI, pp 205-12.

MARINO FERRO, X.R. 1984. “Bruxas: as fillas de Mani”. En 1° Coloquio de Antropoloxia de Galicia.
C.S.E Sargadelos, pp. 90-106

QUINTIA, R. 2012. “Mouros e mouras. Na procura de nés mesmos”. En VVAA Scrita Contemporanea.
Os mouros e as mouras: maxicos enigmaticos da mitoloxia popular. pp.13-41

TABOADA CHIVITE, J. 1969. “A cencerrada en Galicia”. En J. TABOADA, Ritos y creencias gallegas.
A Coruna. Salvora, pp. 203-217.

TABOADA CHIVITE, J. 1975. “La encrucijada en el folklore de Galicia”, Boletin Auriense V, pp. 101-
112.

VANSINA, J. 1965. Oral Tradition. A Study in Historical Methodology. London.

VAZQUEZ RODRIGUEZ, J.M. 1998. “Cerimonias de véspera: os foliéns na Ribeira Sacra”, Boletin do
Museo Provincial de Lugo 8-1, pp. 215-290.

VVAA. 2012. Scrita Contemporanea.Os mouros e as mouras: maxicos enigmaticos da mitoloxia po-
pular. Actas das V Xornadas de Literatura de Tradicion Oral. AELG.

GALLACIA 38:127-152 - 2019 « ISSN: 0211-8653



